


Coleção Filosofia e Ciências Humanas 

 

 

Ontologia e psicanálise: 
diálogos possíveis 

Caroline Vasconcelos Ribeiro (Org.) 



© by DWWeditorial para a edição em língua portuguesa 
2ª edição digital em PDF: novembro de 2025 

ISBN: 978-65-89114-38-3 
Diretores: Elsa Oliveira Dias (elsaoliveiradias@gmail.com) 

Zeljko Loparic (loparic3@gmail.com) 
Conselho editorial: Ana Lila Lejarraga (analejarraga@gmail.com) 

Ariadne Moraes (ariadne.moraes@uol.com.br) 
Caroline Vasconcelos Ribeiro (carolinevasconcelos@hotmail.com) 

Cláudia Drucker (cdrucker@c.ufsc.br) 
Conceição A. Serralha (serralhac@hotmail.com) 

Eder Soares Santos (edersan@hotmail.com) 
Oswaldo Giacoia Junior (ogiacoia@hotmail.com) 

Róbson Ramos dos Reis (robsonramosdosreis@gmail.com) 
Vera Laurentiis (veralaurentiis@gmail.com) 

Coordenação editorial: Caroline Vasconcelos Ribeiro e Érico Humberto Núñez 
Editora: Lívia Laene Oliveira dos Santos Drummond 

Assistente editorial: iago Arnoult Netto 
Diagramação e capa: DWWeditorial 

Edição digital: Lygia Caselato 
Revisão: Alícia Toffani 

 
Texto em conformidade com o novo Acordo Ortográfico da Língua Portuguesa 

Dados internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 
(Câmara Brasileira do Livro, SP, Brasil) 

 
Ontologia e psicanálise [livro eletrônico]: diálogos possíveis / Caroline Vasconcelos Ribeiro (Org.). –  
2. ed. São Paulo: DWWeditorial, 2025. – (Coleção Filosofia e Ciências Humanas) 
       PDF 
 
       Vários autores.  
       ISBN 978-65-89114-38-3 
 
       1. Fenomenologia 2. Filosofia 3. Heidegger, Martin, 1889-1976 4. Ontologia 5. Psicanálise  
6. Psicoterapia 7. Winnicott, D. W., 1896-1971 I. Ribeiro, Caroline Vasconcelos. II. Série. 
 
25-313655.0         CDD-150.195 

 
Índice para catálogo sistemático: 
1.    Psicanálise 150.195 
       Eliane de Freitas Leite – Bibliotecária – CRB-8/8415 

 

 

DWWeditorial 
Rua João Ramalho, 146 – Perdizes 

CEP 05008-000 – São Paulo/SP 
(11) 3676-0635 

E-mail: dwweditorial@sbpw.com.br 
www.dwwe.com.br 



Coleção Filosofia e Ciências Humanas 

 

 

Ontologia e psicanálise: 
diálogos possíveis 

Caroline Vasconcelos Ribeiro (Org.) 
 

 



4 

Sumário 

Apresentação ..................................................................................................... 6 
Sobre os autores e as autoras .......................................................................... 12 

A ontologia fenomenológica ante o desafio clínico 
Irene Borges-Duarte ........................................................................................ 18 

Entre Tânatus e Eros: a reconciliação dos deuses – 
Marcuse leitor de Freud  
Francisco Verardi Bocca .................................................................................. 35 

Lacan contra a ontologia 
Daniel Omar Perez .......................................................................................... 49 

Microesferologia e ontologia da intimidade 
Juliano Garcia Pessanha .................................................................................. 64 

A psicanálise aplicada de Winnicott como guia 
para se pensar em uma ontologia 
Eder Soares Santos ........................................................................................... 84 

O corpo à luz da ontologia heideggeriana 
e da psicanálise winnicottiana 
Caroline Vasconcelos Ribeiro ........................................................................ 104 

Ontologia de nós mesmos e continuidade de ser em Foucault: 
uma leitura winnicottiana 
Suze Piza ........................................................................................................ 123 

A natureza do psíquico para Freud 
Fátima Caropreso .......................................................................................... 144 



 Sumário  

5 

Representação, linguagem e afeto em Freud: 
considerações ontológico-metodológicas 
Carlota Ibertis ………………………………………………………….. 164 

Ontología relacional en la formulación 
sobre el juego de D. Winnicott 
Letícia Minhot ................................................................................................ 177 

 



6 

Apresentação 

Esta coletânea de textos é fruto das apresentações e discussões que 
ocorreram em março de 2017 na Universidade Estadual de Campinas 
(Unicamp), na ocasião do Colóquio: Ontologia e Psicanálise. O professor 
Zeljko Loparic e suas orientandas de pós-doutorado Caroline Vasconcelos 
Ribeiro, Conceição Serralha e Suze Piza organizaram e coordenaram o 
evento cujo objetivo principal consistia em promover um debate entre os 
resultados das pesquisas desenvolvidas pelo Grupo de Pesquisa em Filoso-
fia e Práticas Psicoterápicas (Unicamp/CNPq) – centradas no estudo da 
psicanálise de Winnicott e guiadas pela teoria dos paradigmas de Kuhn e 
pela ontologia fundamental de Heidegger – e outros olhares sobre a relação 
entre diferentes formulações da ontologia e demais escolas de psicanálise.  

A presença de convidados internacionais e de muitos membros do GT 
de Filosofia e Psicanálise da Associação Nacional de Pós-graduação em 
Filosofia (ANPOF) fez com o evento se tornasse um ambiente frutífero 
para o debate e um espaço para divulgação de pesquisas oriundas de distin-
tas linhas de investigação acerca da interface entre a Ontologia e a Psicaná-
lise. Em função do rico diálogo que ocorreu naquele espaço de trocas 
acadêmicas, surgiu a ideia de organizar uma coletânea com os principais 
trabalhos para que fossem divulgados seus resultados. Apresenta-se aqui 
um conjunto de dez trabalhos que trazem diálogos possíveis entre a Onto-
logia e a Psicanálise. 

O primeiro capítulo desta coletânea é de autoria de Irene Borges-
Duarte, intitulado “A ontologia fenomenológica ante o desafio clínico”. No 
trabalho em comento, a autora avalia a operatividade que instrumentos 
conceituais transversais procedentes da experiência clínica – especialmen-



 Apresentação  

7 

te da clínica de Freud, Klein e Winnicott* – podem ter no esclarecimento 
não apenas de questões hermenêuticas relativas à existência fáctica, mas 
também de questões ontológicas estruturais do ser humano. Para Borges-
Duarte, a compreensão fenomenológica da existência humana deve levar 
em consideração o campo da experiência psicoterapêutica, uma vez que 
esse tipo de prática clínica pode elucidar, sugerir e reafirmar algumas 
hipóteses, a que o pensamento filosófico acedeu por via da mera reflexão. 

Em “Entre Tânatus e Eros: a reconciliação dos deuses. Marcuse leitor 
de Freud”, Francisco Verardi Bocca analisa a interpretação filosófica do 
pensamento de Freud realizada por Herbert Marcuse em Eros e civilização. 
Para o autor, a referida interpretação não se reduz a um exame exegético 
ancorado numa explicação detalhada e cuidadosa das teses de Freud, mas 
promove uma torção das teses do pai da psicanálise, pois produz um 
deslocamento de sentido. Esse projeto de interpretação filosófica não con-
sistiu apenas em uma simples renovação da psicanálise, mas em um avanço 
criador da própria filosofia de Marcuse. O resultado disso, nos aponta 
Bocca, foi a construção de uma teoria própria que forneceu munição ao 
movimento de uma luta política da época, capaz de impulsionar a busca 
pela felicidade humana, alcançável por meio da satisfação individual de 
desejos em uma sociedade de economia renovada. 

Em “Lacan contra a ontologia”, Daniel Omar Perez nos indica que a 
questão da psicanálise, do ponto de vista teórico, aborda o problema da 
possibilidade da unidade e da emergência do sujeito como efeito, e não o 
problema ontológico do ser. Do ponto de vista prático, visa a uma ética do 
desejo. Perez advoga que, com Lacan, a psicanálise configura-se como um 
modo de abordagem que privilegia a noção de estrutura e procura mostrar 
seus elementos e seu funcionamento. Desse modo, Lacan teria se afastado 
de qualquer psicogênese e de toda metafísica fundacionista. O problema 

 
* Todas as referências, no corpo do texto, em que não constam o nome do autor são de D. 
W. Winnicott. Nos casos em que são mostradas duas datas, a primeira refere-se à publicação 
original e a segunda, à edição consultada. 



 Ontologia e Psicanálise: diálogos possíveis  

8 

não giraria mais em torno “daquilo que é” ou do seu desenvolvimento, mas 
em torno da estrutura de uma experiência. O autor nos aponta que Lacan 
opera uma mudança de perspectiva em relação à ontologia, já que sua 
psicanálise é dirigida menos a um discurso sobre o ser e mais à questão do 
desejo e da falta-em-ser. 

O texto de Juliano Garcia Pessanha, intitulado “Microesferologia e 
ontologia da intimidade”, consiste em um trabalho que apresenta o vocabu-
lário cunhado por Peter Sloterdijk para nomear dualidades arcaicas. Tendo 
como referência principal a obra Esferas I, Pessanha delineia como 
Sloterdijk, ao realizar uma ontologia da intimidade (ontologia dos espaços 
microesféricos), avança e também critica as posições de Heidegger quanto 
ao ser-no-mundo. Para o autor, a analítica sloterdijkiana é uma analítica 
do estar-acompanhado, enquanto a de Heidegger é a da solidão. As análises 
de Ser e tempo sobre o ser-com cotidiano, olhadas à luz de Esferas I, seriam 
insuficientes. Para Pessanha, não há na analítica heideggeriana irmãos 
juramentados, casais apaixonados e muito menos bebês mamando nos 
peitos de mães. Lá se encontram sapateiros, marceneiros e leiteiros, mas 
nunca uma mãe ou uma namorada. Em seu exame sobre a ontologia da 
intimidade, tal como pensada por Sloterdijk, não apenas Heidegger, mas 
Freud e Lacan são alvos das análises de Pessanha. 

No capítulo “A psicanálise aplicada de Winnicott como guia para se 
pensar em uma ontologia”, Eder Soares Santos defende que a psicanálise 
winnicottiana seria um bom exemplar do que Heidegger espera das ciên-
cias que tratam do homem enquanto homem. A base ontológica desta 
psicanálise estaria fundada na compreensão do homem enquanto ser e não 
em seu entendimento enquanto um mero objeto da natureza. Como 
Winnicott não escreveu nenhum texto fenomenológico-hermenêutico, 
Santos se empenha em nos apresentar elementos da psicanálise winnicotti-
ana que podem nos ajudar a perceber que a sua semântica não é tributária 
da dicotomia sujeito-objeto e que sua concepção sobre o continuar-a-ser 
toca temas essenciais da filosofia heideggeriana presente em Ser e tempo. 
O autor também analisa como discussões inauguradas pela teoria winni-



 Apresentação  

9 

cottiana instigam e aclaram indagações ainda pendentes na analítica de 
Heidegger.  

Caroline Vasconcelos Ribeiro, no capítulo intitulado “O corpo à luz 
da ontologia heideggeriana e da psicanálise winnicottiana”, examina como 
a temática da corporeidade é analisada por Heidegger e por Winnicott. A 
autora nos indica que Heidegger, ao abordar problema do corpo (Leibpro-
blem) nos Seminários de Zollikon, denuncia que a concepção científica de 
corpo se ancora em pressupostos modernos, posto que o entende como 
Körper, ou seja, como corpo em sua materialidade, enquanto coisa (res). 
Em uma direção contrária a essa visão, o filósofo alemão apresenta uma 
meditação sobre o sentido de corpo como Leib e, além de distingui-lo da 
materialidade da noção de Körper, relaciona-o a um modo de ser do 
Dasein. Ribeiro destaca que Winnicott, por sua vez, não concebe o bebê 
como uma entidade constituída enquanto um composto de substâncias 
(corpo e mente), e sim como um ser humano viável, que pode ou não se 
integrar. A autora, então, analisa a maneira como Winnicott pensa o 
alojamento da psique no corpo (personalização) e a conquista de uma exis-
tência psicossomática. 

Em “Ontologia de nós mesmos e continuidade de ser em Fou-
cault: uma leitura winnicottiana”, Suze Piza examina a maneira pela qual a 
teoria do amadurecimento pessoal pode servir de horizonte para compre-
ender a noção de sujeito na obra de Foucault. Ao ler Foucault com Winni-
cott, a autora se serve dos conceitos continuidade de ser, ambiente 
suficientemente bom e formação do self cunhados pelo psicanalista e toma-
os como guias para compreender a ontologia de nós mesmos proposta pelo 
filósofo francês. Piza repensa as formações subjetivas na modernidade e o 
processo denunciado por Foucault, que culmina na transformação do 
sujeito em objeto e em seu esvaziamento. Esse repensar é exercido em 
franco diálogo com a teoria winnicottiana do amadurecimento. 

Fátima Caropreso, em “A natureza do psíquico para Freud”, afirma 
que a ideia de um psíquico inconsciente não foi adotada de imediato por 
Freud. Segundo a autora, vários anos se intercalaram entre a percepção da 



 Ontologia e Psicanálise: diálogos possíveis  

10 

necessidade de se supor a existência de processos inconscientes como 
determinantes dos sintomas neuróticos e o reconhecimento explícito de 
sua natureza psíquica. Em função disso, Caropreso apresenta em seu traba-
lho a estratégia utilizada por Freud para introduzir em sua teoria a hipótese 
de um psiquismo inconsciente, aborda a formulação freudiana acerca da 
natureza dos processos mentais nos textos metapsicológicos e examina a 
justificativa para a introdução da hipótese de um inconsciente psíquico. A 
autora indica que, apesar de a concepção freudiana acerca da natureza 
inconsciente do psiquismo ser bastante explícita, a natureza da consciência 
permanece obscura. Para Caropreso, essa é a grande lacuna da teoria meta-
psicológica elaborada por Freud. 

Em “Representação, linguagem e afeto em Freud: considerações 
ontológico-metodológicas”, Carlota Ibertis tece uma leitura que salienta 
algumas peculiaridades teóricas em torno da noção de representação, 
valoriza a dimensão afetiva e o papel das sensações na vida psíquica e 
evidencia certa prudência antimetafísica por parte de Freud. para a autora, 
por um lado, tal atitude se reflete na concepção empirista de objeto sub-
jacente à noção de representação. Por outro, manifesta-se na definição do 
âmbito psicológico como campo de estudo da psicanálise ao abandonar a 
abordagem monista do Projeto de psicologia. Ibertis defende que Freud 
teria aderido a um dualismo metodológico como único caminho científico 
possível. Como empirista, ele teria reconhecido o carácter incognoscível 
da realidade última das coisas exteriores. E como sensualista, valorizado o 
papel das sensações. A autora nos indica que Freud, ao pensar as vivências 
em termos de representação e de afeto, pressupôs uma ontologia dos 
objetos e uma concepção do sujeito para a qual tanto linguagem quanto 
afeto são fundamentais. 

No capítulo intitulado “Ontología relacional en la formulación sobre 
el juego de D. Winnicott”, Leticia Minhot parte da ideia – defendida por 
Zeljko Loparic – de que a psicanálise winnicottiana teria operado uma 
revolução paradigmática na ciência psicanalítica. À luz da concepção 
kuhniana da estrutura das revoluções científicas, Minhot defende que a 



 Apresentação  

11 

teoria winnicottiana do amadurecimento não fez um simples ajuste nas 
teorias de Freud e Klein, mas uma transformação muito mais radical. A 
autora concentra sua análise em um dos aspectos desta revolução para-
digmática: os componentes ontológicos ou as partes metafísicas de um 
paradigma. Minhot destaca nos compromissos ontológicos da psicanálise 
winnicottiana a presença de uma ontologia relacional, cuja marca consiste 
no valor atribuído ao jogo.  

Esperamos que o leitor, diante das diversas possibilidades de interlo-
cuções apresentadas nesta coletânea Ontologia e Psicanálise: diálogos pos-
síveis, sinta-se tão motivado e instigado com a temática como nos sentimos 
na ocasião do Colóquio na Unicamp. Agradecemos a todos os autores que 
se dispuseram a trabalhar no texto apresentado no evento e os disponibi-
lizaram para a publicação. Agradecemos também ao Instituto Brasileiro de 
Psicanálise Winnicottiana (IBPW) e à Fundação de Amparo à Pesquisa do 
Estado de São Paulo (Fapesp) pelo apoio na realização do Colóquio: 
Ontologia e Psicanálise, sem o qual esta coletânea não seria possível.  

 
Caroline Vasconcelos Ribeiro 

Inverno de 2018 



12 

Sobre os autores e as autoras 

Carlota Ibertis 
Carlota Ibertis é graduada em Filosofia pela Universidad de Buenos 
Aires, mestre e doutora pela Universidade Estadual de Campinas com 
estudos de pós-doutorado na Université Paris 1, Panthéon-Sorbonne. 
Atualmente é professora associada I da Universidade Federal da Ba-
hia. Foi coordenadora do GT Filosofia e Psicanálise da ANPOF em 
2011-2012. Membro do Colégio de Psicanálise da Bahia e da Associa-
ção Brasileira de estudos do Século XVIII 2017-2018. Tem experiência 
na área de Filosofia, com ênfase na interface Filosofia e Psicanálise e 
a vinculação desta com o pensamento moderno, atuando principal-
mente nos seguintes temas: memória, representação, sensação, iden-
tidade e moralidade. E-mail: carlota.ibertis@ua.br 

Caroline Vasconcelos Ribeiro 
Professora Titular na Universidade Estadual de Feira de Santana 
(UEFS). Psicóloga pela Universidade Federal de São João Del Rey 
(UFSJ), Mestre em Filosofia pela Universidade Federal da Paraíba 
(UFPB), Doutora e Pós-doutora em Filosofia pela Universidade Esta-
dual de Campinas (UNICAMP), sob orientação do Prof. Dr. Z.eljko 
Loparic. Membro da International Winnicott Association (IWA) e da 
equipe editorial do Instituto Brasileiro de Psicanálise Winnicottiana 
(IBPW). Organizou, junto com Loparic, o livro Winnicott and the fu-
ture of psychoanalysis. Autora de diversos artigos sobre a interface en-
tre a psicanálise winnicottiana e a filosofia de Heidegger. 

Irene Borges-Duarte 
Professora associada na Universidade de Évora (Portugal) e directora 
do respectivo programa de Doutoramento em Filosofia (2012-2017). 



 Sobre os autores e as autoras  

13 

Presentemente, coordena a linha de investigação em Fenomenologia 
e Clínica do LabCom.IFP. Foi Presidente da Associação Portuguesa 
de Filosofia Fenomenológica. Investiga e publica nas áreas de 
Ontologia fenomenológica e hermenêutica, Psicanálise e Análise 
existencial (Daseynsanalyse), Filosofia da Técnica, “Heidegger em 
Português”. Publicações recentes: Arte e Técnica em Heidegger (Lisboa, 
2014); “O afecto na Análise Existencial heideggeriana” (Lisboa, 2016), 
“A auto-interpretação de Husserl em 1930-31: o Nachwort às Ideen 
como escrito polémico” (Cascavel, 2016), “Mesura e desmesura em 
Heidegger. O ponto de vista ético” (Buenos Aires, 2017), “Cuidado e 
Pobreza em Heidegger” (Rio de Janeiro, 2017). 
 

Eder Soares Santos 
Graduação em Filosofia pela Universidade Estadual de Campinas 
(1997), mestrado em Filosofia pela Universidade Estadual de 
Campinas (2001), doutorado sanduíche em Filosofia - Universität 
Freiburg (Albert-Ludwigs) (2005), doutorado em Filosofia pela 
Universidade Estadual de Campinas/SP (2006) e pós-doutorado na 
Bergische Universität Wuppertal (2015). Tem experiência na área de 
Filosofia, com ênfase em Filosofia da Psicanálise, atuando principal-
mente nos seguintes temas: filosofia da psicanálise, fenomenologia 
existencial, teoria dos paradigmas em Kuhn, teoria do amadureci-
mento pessoal. Publicou o livro "Winnicott e Heidegger: aproxima-
ções e distanciamentos". São Paulo: DWW Editorial/FAPESP, 2010; 
entre outros artigos sobre o tema. Coordenador do Programa de Pós-
graduação em Filosofia (gestão 2016-2018). Atualmente é Professor 
Associado do Departamento de Filosofia na Universidade Estadual de 
Londrina - Paraná. 
 
 
 



 Ontologia e Psicanálise: diálogos possíveis  

14 

Francisco Bocca  
Graduado em Arquitetura e Urbanismo pela PUCCAMP (1985); 
bacharel e licenciado em Filosofia pela UNICAMP (1997); mestre em 
Filosofia pela UNICAMP (1994) e doutor em Filosofia pela UNI-
CAMP (2001). Pós-doutor em Filosofia pela UFSCar (2009) e pela 
Universidade de Paris VII - Denis Diderot (2014). Professor Titular 
do Curso de Filosofia e do Programa de Mestrado e Doutorado em 
Filosofia da Pontifícia Universidade Católica do Paraná. Atua nos 
seguintes temas: filosofia da história, psicanálise, literatura e ética. 
Compõe e coordena a linha de pesquisa Filosofia da Psicanálise, 
Compõe e lidera o grupo de pesquisa Filosofia da Psicanálise 
(PUCPR) cadastrado no CNPQ. Compõe ainda os grupos de pesquisa 
Filosofia e Psicanálise (UFSCar) e Filosofia e Práticas Psicoterápicas 
(UNICAMP) cadastrados no CNPQ. No biênio de 2008 a 2009 
ocupou a coordenação do G. T. Filosofia e Psicanálise da ANPOF. 
Membro associado da Associação Brasileira de Estudos do Século 
XVIII. Foi bolsista produtividade pela Fundação Araucária - PR no 
ano de 2012-2013. É co-autor da obra "Ontologia sem espelhos" (Ed. 
CRV, 2015) e autor da obra "Do Estado à Orgia" (Ed. CRV, 2016). 
 

Fátima Caropreso 
Graduada em Psicologia pela Universidade Federal de São Carlos. 
Mestre e Doutora em Filosofia pela mesma instituição. Realizou 
estágio de pós-doutoramento no Departamento de Filosofia da Uni-
versidade Estadual de Campinas. É autora, entre diversos outros 
trabalhos, dos livros “O nascimento da metapsicologia” (Edufscar e 
Fapesp, 2008), “Freud e a Natureza do psíquico” (AnnaBlume e Fa-
pesp, 2010) e “Entre o corpo e a consciência: ensaios de interpretação 
da metapsicologia freudiana” (Edufscar, 2011, coautoria de Richard 
Simanke). Atualmente é professora do Departamento de Psicologia 
da Universidade Federal de Juiz de Fora e dos Programas de Pós-



 Sobre os autores e as autoras  

15 

Graduação em Psicologia e em Filosofia da mesma instituição. É 
bolsista de Produtividade em Pesquisa, nível 2, do CNPQ.  
 

Suze Piza 
É professora de Filosofia na Universidade Federal do ABC - UFABC 
nos cursos de Filosofia, Bacharelado em Ciências Humanas e no Pro-
grama de Pós-Graduação em Filosofia na linha de pesquisa Ética e 
Filosofia Política. Foi pesquisadora de pós-doutorado e professora co-
laboradora no Departamento de Filosofia (IFCH) UNICAMP entre 
2015-2017. É Doutora e Mestre em Filosofia pela Universidade 
Estadual de Campinas (UNICAMP). Tem diversos artigos e livros pu-
blicados na área de Filosofia. É pesquisadora junto ao Grupo de pes-
quisa em Filosofia e práticas psicoterápicas da UNICAMP, no Grupo 
Perspectivas Críticas da Filosofia Moderna e Contemporânea da UFABC 
e no LAPEFIL - Laboratório de pesquisa e Ensino de Filosofia. Atua 
principalmente nos seguintes temas: produção de pensamento filosó-
fico, pensamento ético-político moderno e contemporâneo, filosofia 
contemporânea, filosofia na América Latina, interfaces entre Filosofia 
e Psicanálise.  
 

Daniel Omar Perez 
Professor de filosofia na Universidade Estadual de Campinas 
(UNICAMP), pesquisador PQ 1D no CNPQ com pesquisas sobre o 
sujeito e a linguagem a partir de Kant. Atualmente a pesquisa aborda 
a relação entre estrutura da proposição e a natureza humana (antro-
pologia). Também desenvolve um projeto sobre A constituição do 
sujeito a partir das relações de identificação. Uma abordagem entre a 
filosofia kantiana e a psicanálise freudiana e lacanaina. O trabalho de 
pesquisa se concentra na questão de como nos constituímos a nós 
mesmos tanto individual quanto coletivamente como sujeitos. Abor-
dam-se fenômenos como massa, povo, coletivo, relações amorosas e 



 Ontologia e Psicanálise: diálogos possíveis  

16 

situações diagnosticadas no espectro do autismo. Entre suas publi-
cações podemos contar; Kant e o problema da significação; (Editora 
Champagnat, 2008); O Inconsciente: onde mora o desejo; (Civilização 
Brasileira, 2012); Ontologia sem espelhos. Ensaio sobre a realidade; 
(CRV, 2014). 
 

Juliano Garcia Pessanha 
Juliano Garcia Pessanha é graduado em filosofia pela Universidade de 
São Paulo (1986), mestre em psicologia clínica pela Pontifícia 
Universidade Católica de São Paulo (2009) e doutor em Filosofia na 
Universidade de São Paulo (2017). Publicou em 2018 Recusa do não-
lugar (Ubu). É autor também da tetralogia Sabedoria do nunca (1999), 
Ignorância do sempre (2000) e Certeza do agora (2002) e Instabilidade 
perpétua (2009), reunida sob o título Testemunho transiente (Cosac 
Naify, 2015; Sesi-SP, 2018), vencedor do Prêmio APCA, Grande 
Prêmio da Crítica, categoria Literatura. É pesquisador no grupo de 
pesquisa Filosofia e práticas psicoterápicas da Universidade Estadual 
de Campinas (Unicamp), liderado por Zeljko Loparic, com certifica-
ção do CNPq. São suas áreas de interesse a filosofia contemporânea 
(Nietzsche, Heidegger e Sloterdijk) e as relações entre filosofia e litera-
tura (Kaa, Musil, Gombrowicz, Blanchot e Cioran).  
 

Letícia Minhot 
Letícia O. Minhot é doutora em Filosofia pela Universidade Estadual 
de Campinas, graduada em Filosofia pela Universidad Nacional de 
Córdoba. É professora titular nas cadeiras de Concepciones Filosó-
ficas (Faculdade de Ciências Sociais) e Problemas Epistemológicos de 
Psicologia (Faculdade de Psicologia), ambas na Universidade Nacio-
nal de Córdoba. Escreveu numerosos artigos sobre epistemologia da 
psicanálise, filosofia política da ciência, autora do livro La mirada 
psiconalítica. Ela é editora e fundadora da revista Representaciones. 



 Sobre os autores e as autoras  

17 

Revista de Estudios sobre Representaciones en Arte, Ciencia y Filosofía, 
ISSN 1669-8401. Ela dirigiu inúmeras teses de doutorado e tem sido 
responsável por vários bolsistas.  



18 

A ontologia fenomenológica 
ante o desafio clínico  
Irene Borges-Duarte 

1. Enquadramento

A vocação prática de filosofia vem atestada ao longo de toda a sua
história, não só pela constante meditação sobre a pólis e o político, mas 
também pela reflexão sobre a vida humana na sua cotidianidade e sobre o 
caminho para a realização da felicidade. O “sábio” grego, primeiro, e o 
“filósofo”, depois, não só sentiam o assombro ante a desmesura cósmica, 
como procuravam compreender a condição humana e encontrar forma de 
aconselhar acerca de como racionalizar a vida e a ação. Na romanitas, essa 
vocação prática até se acentuou especialmente. Sêneca, nas cartas a Lucílio, 
indicava expressamente que “a filosofia ensina a agir, não a falar”, o que, 
sem contradizer o compromisso com a pólis, parece desinvestir o discurso 
político e acentuar a importância da racionalização da conduta humana, 
nos mais diferentes aspectos da atuação vital1. 

Na modernidade, esta vocação prática não se perde, mas a atenção 
preferente à ciência – matemática, física ou jurídica – relega para segundo 
plano a compreensão do agir cotidiano na sua manifestação e singula-
ridade, tendendo a considerá-lo apenas do ponto de vista universal, tanto 
na reflexão ética como política, e tratando o humano – para utilizar a 

1 Esta atenção filosófica às questões da prática do cuidado de si, na antiguidade clássica, tem 
sido objeto de importantes estudos que, desde a década de oitenta do século XX, foram 
adquirindo cada vez maior notoriedade, sobretudo a partir da publicação das obras de 
Pierre Hadot (1981) e Michel Foucault (1984), embora as célebres lições deste último no 
Collège de France, de 1981 a 1982, só tenham visto a luz vinte anos mais tarde (Foucault, 
2001). 



 A ontologia fenomenológica ante o desafio clínico  

19 

metáfora de Spinoza – more geometrico. A filosofia transforma-se, indele-
velmente, numa meta-ciência: num pensar com a ciência e dela subsidiário, 
que se ocupa do que a ciência dá a pensar e do modo como trabalha os 
seus diferentes âmbitos temáticos. A reflexão sobre a condição humana, de 
fato, quase fica restringida à literatura, mesmo que esta guarde em si muito 
de filosófico, pois muitos dos filósofos que “fazem ciência”, escrevem tam-
bém romances (vejam-se os enciclopedistas) ou recolhem em coletâneas 
os seus “pensamentos” (baste recordar Pascal). O sábio passa a ser o douto, 
cada vez mais “cientista” e mais afastado da realidade vivida. Já não têm 
motivo para rir as criadas trácias, porque o ales moderno, encerrado 
entre livros e instrumentos de observação e medida, já não se aventura a 
passear na realidade, em que poderia tropeçar ou cair, antes a constrói com 
esmero, como se fosse um jardim. E a emoção, que se desperta nele ante o 
espetáculo do jardim-universo, transforma-se em “estética”.  

Mesmo Kant, que manifesta o seu maravilhar-se ante “o céu estrelado” 
e a “lei moral”, vê, no primeiro, a imagem sublime da desmesura – uma 
categoria estética, portanto –, e, na segunda, que ressoa “em mim”, a ex-
pressão do imperativo universal, que nenhum esquema permite imaginar 
e singularizar. Não é invulgar, por outro lado, ler a filosofia kantiana 
fundamentalmente como uma interpretação filosófica da mecânica newto-
niana, nem podemos esquecer-nos que, numa imagem honrosa, o próprio 
Kant se referiu a Rousseau como o “Newton do mundo moral”. A abor-
dagem filosófica revela, com Kant, ter adquirido, decidida e definitivamente, 
o cunho mediador da ciência, que constitui o seu perfil desde a moder-
nidade. Perfil que se mantém e até se incrementa na atualidade. 

 
2. Lugar da Fenomenologia e da Hermenêutica neste quadro 

É bem neste contexto que Husserl, no opúsculo de 1911, ajusta a sua 
visão da fenomenologia ao ideal da “ciência estrita” (strenge Wissenscha), 
e polemiza contra Dilthey, que procurava desenhar um modelo alternativo 
ao das ciências “exatas” ou “naturais”, baseado na imediatez da relação (1) 



  Irene Borges-Duarte 

  

20 

ao mundo, na configuração de mundividências que marcam os processos 
culturais, e (2) aos outros seres humanos, na empatia com um autor, que 
prenuncia os contornos duma interpretação fiável, não delirante, 
metodicamente desenvolvida a partir dos seus textos. Ambos os filósofos, 
próximos na investigação dum saber filosófico rigoroso, centrado no 
fenômeno, mas alheio ao método experimental imperante, desembocam, 
contudo, por separado, numa metodologia descritiva do psíquico, que 
Husserl funda no a priori da referência ou correlação intencional, constitu-
inte de toda a vivência, enquanto Dilthey concebe como uma unidade viva, 
experienciada, originária e imediatamente na vivência, em que se articu-
lam e inter-relacionam em simultâneo o mundo exterior e a experiência 
interior. O resultado de cada uma destas vias, metodologicamente tão 
próximas, é, contudo, muito diferente. Em Husserl, o “rigor” do método 
fenomenológico, ancorado na “redução”, condu-lo à necessidade de um 
polo fundante, que, em última análise, dentro da tradição ocidental, será o 
ego puro, sujeito singular do “mundo da vida”. Dilthey, em contrapartida, 
alheio à ânsia de fundamentação, apesar da sua formação idealista, encon-
tra no conceito de Weltanschauung esse ponto-chave em que mundo exte-
rior e experiência interna manifestam a sua indissociável unidade. Em 
Husserl, impera a intenção, que une distinguindo o polo noético do noe-
mático. Em Dilthey, descobre-se o homem inteiro que, ao mesmo tempo, 
“quer, sente e representa”, vitalmente e em uníssono, a realidade exterior 
(Dilthey, 1890).  

Encontramos, pois, desde o início da filosofia fenomenológica – isto 
é, da prática filosófica ligada à investigação das “coisas elas mesmas” 
segundo o método fenomenológico, à maneira husserliana – uma preocu-
pação de tipo epistemológico, coerente com a que se afirmou ao longo da 
Idade Moderna. Essa preocupação é de dois tipos: procura-se, por um lado, 
fundamentar a “cientificidade” da filosofia e, por outro, encontrar o seu 
lugar estrutural no compêndio das ciências, justificando a sua relevância 
como saber dos fundamentos (veja-se, por exemplo, o artigo “Fenomeno-



 A ontologia fenomenológica ante o desafio clínico  

21 

logia” da Encyclopaedia Britannica (Husserl, 1927), na sua versão husser-
liana) ou até como “ciência originária” (como aparece no primeiríssimo 
Heidegger, nas suas Lições de 1919 (Heidegger, 1987)).  

Na “prática filosófica”, assim entendida, nada parece restar daquilo a 
que chamávamos de sua vocação “prática” inicial. Já Kant distinguira na 
filosofia o que corresponde ao seu Schulbegriff, enquanto “sistema de 
conhecimento, procurado meramente como ciência”, do que designa o seu 
Weltbegriff, “que diz respeito ao que interessa necessariamente a todos” 
(Kant, 1781/1787, A 840/B 868) e consiste na ideia de uma “ciência da 
relação de todo o conhecimento aos fins essenciais da razão humana 
(teleologia rationis humanae)” (Kant, 1781/1787, A 839/ B 867), isto é, uma 
sabedoria dos seus fins últimos e do caminho para lá chegar2, que, à 
maneira da “doutrina da sabedoria” na antiguidade, é o ideal incansavel-
mente perseguido pelo filósofo. Embora acentuando os requisitos do que 
“deva poder ser considerado como ciência”, Kant não esquece, pois, esse 
saber prático primevo, que aconselha acerca do caminho para o supremo 
bem, de que considera que a ciência, “buscada criticamente e introduzida 
metodicamente, é o estreito portal” que “conduz à doutrina da sabedoria”3.  

A questão que quero colocar tem que ver com a complementaridade 
destes dois conceitos de filosofia e com a possibilidade de uma prática 
filosófica fenomenológica que, procurando agir e compreender o agir na 
realização vital cotidiana, não descuide na sua aplicabilidade ao fático a 
exigência de cientificidade que constitui o seu perfil moderno. E é neste 
ponto de intersecção entre a conceitualidade científica e a casuística da sua 

 
2 Kant, 24: “à Filosofia como conceito geral (in sensu cosmico) também se lhe pode chamar 
uma ciência acerca das máximas supremas do emprego da nossa razão, na medida em que 
se entender por máxima o princípio interno da escolha entre vários fins”. 
3 Ver Kant: “Wissenschaft (kritisch gesucht und methodisch eingeleitet) ist die enge Pforte, 
die zur Weisheitslehre führt, wenn unter dieser nicht bloß verstanden wird, was man tun, 
sondern was Lehrern zur Richtschnur dienen soll, um den Weg zur Weisheit, den 
jedermann gehen soll, gut und kenntlich zu bahnen und andere vor Irrwegen zu sichern: 
eine Wissenschaft, deren Aufbewahrerin jederzeit die Philosophie bleiben muß”. 



  Irene Borges-Duarte 

  

22 

aplicabilidade que situo a importância do desafio que a prática clínica da 
psicoterapia, nas suas diferentes vias, constitui para a filosofia fenomenoló-
gica. Procederei, com parcimônia, em dois momentos: primeiro, procu-
rando definir e identificar aquilo que penso que a clínica pode oferecer à 
meditação filosófica; depois, referindo e identificando alguns conceitos 
operatórios nascidos no contexto da prática clínica, que possam ser usados 
na abordagem fenomenológica de questões filosóficas. 

 
3. Da clínica à filosofia 

Voltarei, transitoriamente, a Kant, para começar. Por três razões: em 
primeiro lugar, porque a edificação do sistema crítico como investigação 
do processo de conhecer e pensar segundo princípios é exemplar do que 
pode ser o rigor científico do filosofar. Como “filósofo newtoniano”, para 
empregar a expressão que dá título ao excelente estudo exaustivo de Fabien 
Capeillères (2004), Kant realiza uma “revolução da maneira de pensar” que 
culmina numa arquitetônica do saber segundo princípios transcendentais, 
simultaneamente émulo e rival do sistema e estilo newtonianos, que lhe 
servem de espelho. Mas, nessa empresa filosófica, a sua autêntica motiva-
ção é sondar os limites da construção racional do saber e, em definitiva, da 
realidade que esperamos conhecer racionalmente, para que, nela, racional-
mente, também possamos viver. Ora, em segundo lugar, na origem dessa 
pesquisa dos limites da razão humana está também uma interrogação 
prévia sobre “o que se toma como verdadeiro” (Wahrnehmung), que, entre 
os anos 1764-1766, põe em questão a percepção e os juízos acerca da 
realidade, através da consideração de diferentes tipos de “doenças da 
cabeça” e da fantasia visionária de um estranho personagem no panorama 
cultural iluminista europeu. E, vinte anos mais tarde (1786), Kant radicou 
ainda a nossa aventura metafísica pelo “oceano sem margens” do 
suprassensível, no que descreveu como um “sentimento de necessidade da 



 A ontologia fenomenológica ante o desafio clínico  

23 

nossa razão, que quer ser satisfeita” e designou por “fé” (racional)4. Não é, 
decerto, aqui o momento de aprofundar estas referências kantianas. Mas 
convém ter em conta que o pensador que mais claramente antecedeu as 
linhas de rumo da fenomenologia5 lançou a preocupação filosófica na 
perseguição do que está na origem das inevitáveis “ilusões” das nossas 
expectativas de sentido e deteve-se a pensar o que constitui a nossa 
“confiabilidade” no mundo. Investigadores do foro psicológico ou 
psiquiátrico como Blankenburg ou Winnicott consideraram estar, 
justamente, nesta confiabilidade, o patamar da segurança vital, que 
ligamos, inequivocamente, à sanidade mental, ao sentir-se à vontade no 
mundo real. Considero, portanto, em terceiro lugar, que esta preocupação 
kantiana pouco recordada é fundamental e, ao nível filosófico, muito 
original no filósofo que soube vincar como característica da filosofia o seu 
ser uma antropologia, em sentido eminente. A breve referência a Kant 
permite-me, assim, unir na culminação da modernidade a preocupação 
filosófica pela cientificidade do seu fazer e a inerência da questão dos 
“limites” à investigação da dinâmica estrutural do ser à maneira do 
humano. Deste ponto de vista, a sua herança na fenomenologia aparece 
claramente cindida: enquanto Husserl, alheio ao cerne do pensamento 
kantiano, se ocupa de novo da questão do rigor e cientificidade, que 
conecta com a – uma e outra vez retomada – da “redução”; Heidegger, 
êmulo aqui de Dilthey, centra-se nos abismos da relação ser-homem que 

 
4 No Ensaio sobre as doenças da cabeça, 1764, Kant distingue e tenta classificar as diferentes 
formas de loucura ou desvario; nos Sonhos de um Visionário, 1766, compara as projeções 
fantasiosas de Swedenborg às vãs especulações da metafísica; em Que significa orientar-se 
no pensamento?, define como uma “fé racional” a segurança com que o ser humano é capaz 
de dar sentido à sua atuação vital. Veja-se Kants Werke.  
5 Ao iniciar com Kant a sua investigação das “figuras do ideal de cientificidade em 
metafísica”, Fabien Capeillères justifica-se recorrendo, entre outras razões, ao seguinte 
argumento: “o período contemporâneo nasce de duas correntes, à partida interligadas – o 
neo-kantismo e a fenomenologia –, as quais relançaram, cada uma à sua maneira, a 
instauração kantiana” (Capeillères, 2004, p. 15).   



  Irene Borges-Duarte 

  

24 

se manifesta na imediatez do afeto compreendente e da sua articulação 
fática em palavra, gesto, ato, obra. E, nesta imediatez, acentua o lado 
obscuro – pré-lógico, pré-verbal – da relação, o qual aparece sobretudo na 
experiência do insão, do doloroso alerta para a falta: a angústia, o tédio, o 
fracasso da mediania cotidiana. Binswanger, Boss, Blankenburg, Maldiney 
– para citar apenas alguns dos nomes que me parecem especialmente 
importantes na recepção desta leitura – dão continuidade e aprofundam as 
potencialidades desta abordagem do irromper do sentido no seu aí 
humano. 

Mas esta forma de fazer filosofia aproxima-se, assim, indelevelmente, 
do que, cientificamente, teve um desenvolvimento extraordinário ao longo 
dos duzentos anos que nos separam de Kant: a consideração médica e 
científica das perturbações do comportamento humano, tanto na sua 
manifestação somática como psíquica. Mais que a psicologia, que optou 
por uma metodologia próxima das ciências experimentais e exatas, a 
psicanálise e a psiquiatria oferecem continuamente à meditação filosófica 
problemas que se conectam, por outro lado, com aquilo que, desde a 
antiguidade, era a vocação prática do sábio que estuda a tantas vezes infru-
tífera busca da felicidade entre os humanos. Hoje, haveria de integrar nestas 
interrogações o trabalho das chamadas neurociências, mas permanecendo 
o ductus problemático no que tem que ver com a gênese e o desenvolvi-
mento sadio e insão dos processos mentais, mais do que nos abundantes 
resultados de investigações laboratoriais.  

A clínica psicológica e psicanalítica, com a sua atenção à singulari-
dade e novidade de cada caso e com a sua busca de uma conceitualidade 
compreensiva, mais abrangente e dúctil do que da mera teoria, constitui, 
assim, penso eu, um desafio aberto ao pensar filosófico. Não só no sentido 
da cientificidade de processos e casos irredutíveis à “exatidão” da norma e 
da matemática, mas também no sentido de poder aprender da operatorie-
dade de conceitos nascidos da prática clínica, sempre atuante mediante a 
relação entre terapeuta e paciente – o que é muito diferente de uma 
investigação ou construção “metapsicológica” –, conceitos que permitem 



 A ontologia fenomenológica ante o desafio clínico  

25 

aceder a aspectos estruturais, enriquecedores da compreensão filosófica 
propriamente dita. E aqui vou voltar a Kant.  

 
4. Instrumentos conceptuais transversais 

É bem sabido que a grandeza e novidade da revolução dita 
“copernicana” de Kant consistiu, fundamentalmente, na inversão da 
perspectiva na consideração do processo cognitivo: a atenção não tanto ao 
que provém do objeto, mas sobretudo ao que é posto no objeto, no próprio 
ato de conhecimento, fazendo dele isso mesmo: ob-jectum – aquilo que 
apenas concebo se e só se o lanço para o horizonte do que está ante mim. 
Ao que não lanço para esse “ante” mim, apercebo-o como o que subjaz a 
todos os atos de lançamento: sub-jectum, identificando-o com o que é a 
primeira pessoa verbal do(s) ato(s) de pensar, que se dá dessa maneira, 
numa relação constituinte quer do objeto, quer do sujeito. Esta descrição, 
talvez demasiado abreviada, do essencial da perspectiva transcendental 
kantiana constata e regista o que, posteriormente, os pensadores da feno-
menologia analisaram exaustivamente. As “coisas elas mesmas” da fe-
nomenologia não só são “fenômenos” em sentido husserliano, cunhados 
noético-noematicamente, mas também, de maneira indelével e incontor-
nável, em sentido kantiano. Não há “coisas em si”: o que é tão válido para 
o que se apresenta como objeto, como o que irrompe como sujeito. Tudo é 
ficcionado: resultado da projeção de estruturas que, dando forma, decerto, 
deformam o que, dessa forma, conhecem. O “eu”, que possa existir para lá 
da mera primeira pessoa verbal e ser ele próprio objeto do (meu) conheci-
mento, integra elementos eles mesmos já estruturalmente a priori configu-
rados. Tão ficcional é o mundo, como aquele a quem chamo “eu”.  

Há, pois, sem dúvida, um perigo imanente e constante nesse exercício 
projetivo: não se dar conta de que a ficção é ficção. É o que se passa com 
“os sonhos da metafísica”, que Kant interroga continuamente e a que dá um 
nome próprio: Platão. “O anseio de alargar os conhecimentos é tão forte, 
que só uma clara contradição com que se esbarre pode impedir o seu 



  Irene Borges-Duarte 

  

26 

avanço” e “foi precisamente assim que Platão abandonou o mundo dos sen-
tidos, porque esse mundo opunha ao entendimento limites tão estreitos”. 
No entanto, esta “contradição pode ser evitada se procedermos cautelosa-
mente na elaboração das nossas ficções, sem que por isso deixem de ser 
meras ficções” (Kant, 1781/1787, B 8-9). Esta cautela “crítica” aparece em 
diversos níveis e momentos do edifício kantiano. Na Crítica da faculdade 
de julgar, teve o mérito de retomar um fio aparentemente perdido desde 
aqueles anos 64-66, a que já fizemos referência: a atenção à loucura, 
chamando agora à ficção do louco aquela que é “privada” e não contrastada 
com o que é “sentido” como “comum” (Gemeinsinn)6. Desse modo, Kant 
estende a cautela crítica à região mais íntima dos afetos e oferece uma via 
importante para abordar as patologias da experiência, sempre ficcional, do 
mundo e do si-mesmo. 

O momento kantiano desenha um quadro em que gostaria de 
integrar, mesmo se só embrionariamente, a consideração de três fenôme-
nos, bem descritos pela psicanálise. O primeiro, detectado e descrito por 
Freud, consiste nas deformações da realidade tal como aparecem nos 
sonhos. Freud considera-as de origem “inconsciente” e reveladoras do 
recalcado. O segundo fenômeno é cunhado conceitualmente por Melanie 
Klein, reinterpretando Freud, como “identificação projetiva” e será, 
posteriormente, reelaborado por Bion. O terceiro foi sugerido por 
Winnicott no contexto do que chamou “fenômenos transicionais”. Gosta-
ria de, muito brevemente, reencontrar nestes diferentes contextos manifes-
tações do que Kant, sem experiência clínica, descobrira na sua reflexão 
sobre a razão humana. Não procuro, com isso, falar de influências ou 
prenúncios, nem roubar originalidade ou desvirtuar a operatividade con-
textual dos conceitos. Pretendo simplesmente identificar estruturas men-
tais (de pensar e de perceber) a que Kant chegou refletindo teoricamente, 
mas a que, hoje, a experiência clínica do singular oferece uma explicitação 

 
6 Tratei disto no texto de Homenagem a Zeljko Loparic, “Realidade e Senso Comum. Kant 
e os limites da mente humana” (Reis e Faggion, 2010, pp. 167-177). 



 A ontologia fenomenológica ante o desafio clínico  

27 

específica, embora num horizonte mais restringido. Os conceitos não são 
equivalentes, mas denotam uma forma de articulação produtiva, que me 
parece um quasi-transcendental da mente humana. 

Duas magnas obras estão no limiar do século XX filosófico: as 
Investigações lógicas de Husserl e a Interpretação dos sonhos de Freud 
(2001), ambas com data de publicação em 1900. A primeira inaugura a 
batalha da fenomenologia contra o “psicologismo”, a segunda introduz 
uma chave hermenêutica para aceder à racionalidade de uma atividade 
mental essencial à condição humana. Aquilo que Freud descobre na 
produção onírica é, por um lado, a repetição de simbologias, marcadas pela 
inicial introjecção pré-verbal de conteúdos imagéticos ligados quer ao 
pulsional quer ao aprendido na primeira infância; por outro, e mais 
importante tanto para Freud como para o que aqui nos interessa, a dupla 
estruturação dos conteúdos oníricos na forma pré-verbal do que hoje 
chamaríamos icônico, durante o sono, e a – muitas vezes infecunda – 
tentativa de tradução em discurso verbal inteligível do assim percebido. A 
primeira forma corresponde ao sonho propriamente dito na sua forma 
“latente”, sempre mais rica do que conseguimos aperceber-nos, quer em 
“pensamentos”, quer em emoções, embora seja a presença destas que nos 
permite encontrar o fio da meada do que, neles, é mais importante para 
compreender o que preocupa ou perturba o sonhante. A segunda forma 
ou “conteúdo manifesto” corresponde ao que o sonhante, ao despertar-se, 
consegue reunir e perceber do sonhado, traduzido em discurso-texto, isto 
é, já convertido numa incipiente interpretação, que às vezes se iniciou 
ainda na última fase do sonho. Para Freud, este momento pertence ainda 
ao que designa pelo “trabalho do sonho” e que descreve como um processo 
de deformação e encriptação. É a descoberta deste processo imanente que 
me importa aqui. 

 Freud concebe-o como “deformante”: no sonho, desconfigura-se o 
nosso mundo vígil mediante “condensação”, “deslocamento” e “dramatiza-
ção” (ver Freud, 1900 e 1901). Para o compreendermos, racionalizamos 
sobre essa base (inevitável) e isso potencia a deformação. Movido pelos 



  Irene Borges-Duarte 

  

28 

desejos inconscientes, o mundo onírico expressa, como diz Freud, a nossa 
alucinação de cada noite, numa linguagem privada que não só não 
pretende fazer-se entender fora do próprio ato de sonhar, como até 
procura, inconscientemente, guardar ocultos os seus conteúdos, enquanto 
sintomas do recalcado.  

Ora, abordando interpretativamente esta fenomenologia freudiana do 
sonho, que ele exemplifica superabundantemente, encontramo-nos com os 
seguintes aspectos que gostaria de ressaltar. Começarei pelo final: a língua-
gem “privada” que articula, segundo ele, “deformando” os conteúdos, 
procede, afinal, de forma comum em todos os sonhantes ao “condensar”, 
“deslocar”, “dramatizar”. Ao mencionar estes fenômenos característicos do 
trabalho onírico, Freud descreve fenomenologicamente estruturas a priori 
configuradoras de um pré-texto, que não correspondem às estruturas lógi-
cas do discurso vígil, marcado pela linguagem verbal, mas que cumprem 
naquele a mesma função – que chamarei “categorial”, à maneira kantiana – 
que as categorias aristotélico-kantianas desempenham no discurso dito 
racional. Se assim fosse, Freud teria descoberto não tanto um processo de 
“desfiguração” (inconscientemente determinado), mas uma dinâmica con-
figuradora mais originária, decerto, que a Kant descreveu, mas igualmente 
ficcional. A linguagem onírica que Freud interpreta como encriptadora, 
seria provavelmente a linguagem mais primitiva, que o bebê talvez até já 
possua no ventre materno, mas em que, depois, na infância e restantes 
etapas de crescimento, se irão entrelaçando elementos formais de tipo 
verbal-lógico e materiais de diferentes procedências. Essa linguagem pri-
meva está feita de sobreposições e associações que expressam imagética-
mente os nexos que, depois, se traduzirão gramaticalmente no idioma em 
que o bebê cresce e que aprenderá rapidamente.  

A hipótese hermenêutica que acabo de desenhar com um mínimo de 
meios necessitaria, naturalmente, de contraste com os fatos e hipóteses 
científicos, quer por via das neurociências, quer da pediatria e pedopsiqui-
atria, o que não é possível fazer aqui. Mas foi no contexto clínico que Freud 
realizou a descoberta desse processo, justamente quando falha o acesso do 



 A ontologia fenomenológica ante o desafio clínico  

29 

indivíduo a si mesmo e só mediante a relação é possível recuperar algo do 
processo.  

O segundo exemplo que gostaria de expor é, decerto, mais complexo 
e eu vou ter de enunciá-lo de maneira ainda mais sumária que o anterior. 
Trata-se do conceito introduzido por Melanie Klein para compreender a 
relação da criança com a mãe, quando, em uma fase de agressividade, 
desenvolve um mecanismo esquizoide, primitivo e inconsciente, a que 
chama “identificação projetiva”. Ao contrário de Freud, Klein usa o 
conceito de identificação não no sentido de apropriação do objeto, mas de 
projeção no objeto de características próprias, que rejeita como “más” ou 
odiosas e que, assim, passa a ver como se não fossem propriamente suas, 
embora mantendo-as sob o seu domínio, o que lhe permite ir construindo 
a sua identidade, mediante o colocar no objeto-mãe o que rejeita de si7. O 
“mecanismo” pode reaparecer em situações regressivas esquizo-paranoi-
des no adulto. A este conceito, Bion acrescentou um matiz notável, ao des-
cobrir neste procedimento uma forma de comunicação que transcende a 
mera relação agressiva e pode permitir à criança elaborar positivamente, 
com a ajuda da mãe, a sua própria experiência e transformar o material 
bruto da relação em matéria onírica e consciente (Bion, 1962). A esta 
função, que pressupõe a identificação projetiva, mas encaminhada para o 
desenvolvimento positivo, chamou Bion a “função alfa”. Se extrairmos este 
instrumento conceitual da relação primitiva e prototípica da criança com 
a mãe ou mesmo das situações patológicas, despindo-o do que caracteriza 
o seu contexto de uso estrito, encontramo-nos não tanto com um “meca-
nismo” (termo que evoca automatismos técnicos) como com uma estrutu-
ra relacional que revela, em outro contexto, o que Kant estabelecera como 
construção do objeto, na qual se produz, simultaneamente, a “identifica-

 
7 Klein (1987, p. 8): “Much of the hatred against parts of the self is now directed towards 
the mother. is leads to a particular form of identification which establishes the prototype 
of an aggressive object-relation. I suggest for these processes the term ‘projective 
identification’”. 



  Irene Borges-Duarte 

  

30 

ção” do sujeito (da subsunção), cujos traços identitários reais aparecem 
eles próprios ficcionalmente em um objeto. Curiosamente, pois, Klein 
descobre, num quadro específico de análise, um morfema, que a crítica 
kantiana do conhecimento tinha desenhado como procedimento trans-
cendental, e que, hoje, podemos considerar uma estrutura hermenêutica 
constatável em muitos comportamentos tanto normais como patológicos. 
É certo que a projeção kantiana é formal, é projeção da forma de objeto, 
enquanto a kleiniana é material, é expulsão de conteúdos representacio-
nais. No entanto, em ambos os casos aquilo de que se trata é da constituição 
de um espaço em que têm lugar representações do que, ao mesmo tempo 
que se “me” opõe, me pertence como tal oposto. Objeto e sujeito aparecem 
na sua relação constituinte e estruturante. Também é certo que Kant não 
tinha em mente um processo que se instaura numa determinada fase de 
desenvolvimento humano, mas uma função universal e necessária de todo 
o conhecimento humano. Hoje não podemos, contudo, prescindir da 
consideração do próprio crescimento humano e das suas etapas, que, como 
Piaget mostrou cabalmente, não contradiz a validade da concepção 
kantiana, antes permitindo compreender como chega a instaurar-se. 

A noção de “objeto potencial” de Winnicott contribui igualmente à 
compreensão do que está aqui em jogo. Do ponto de vista estritamente 
psicanalítico, oferece uma compreensão, que é diferente das anteriores, do 
processo de amadurecimento, isto é, do desabrochar da relação do ser 
humano com a realidade exterior (habitualmente designada como “objeti-
va”) e interior. Mas, em um enfoque filosófico, pode ser considerada uma 
forma de entender a própria construção do lugar do objeto, capaz de, em 
modulações crescentes, instituir-se como uma esfera universal de encontro 
com o real, em que a vida humana possa desenvolver-se relacionalmente. 
Esse lugar não é, nesta perspectiva, imediatamente “exterior”, não se situa 
fora do que o infante está a aprender ser “seu”, isto é, experimentado de 
forma imediata como estando sob o seu domínio. Antes, como diz Winni-



 A ontologia fenomenológica ante o desafio clínico  

31 

cott, “de forma universal”, surgem “fenômenos transicionais”8, pensamen-
tos e fantasias, que investem “algum objeto mole” (entre a criança e a mãe-
ambiente) de um sentido intermédio, capaz de atenuar a angústia do 
exterior inóspito, inquietante ao proporcionar uma esfera objetual “de 
transição”, em que se adivinha a insegurança ante o mundo externo e a 
necessidade de confiar numa esfera ainda fusional, ainda prediferenciada 
do que, em filosofia, chamaríamos um sujeito-objeto ainda indistintos. 
Esta fase intermédia, que com o tempo chegará a ser o mundo da cultura, 
longe de desmentir a função objetivante, parece-me chamar a atenção, 
justamente, para o nascer da projeção construtiva do objeto, mediante a 
introdução nele daquilo que o torna confiável. É nesse espaço confiável que 
se constitui o mundo da vida. Esta é, pois, uma terceira abordagem, surgida 
da experiência clínica, que alerta para a primordial estrutura relacional que 
constitui a maneira de ser (de chegar a ser) humana e que institui, isto é, 
dá lugar ao “objeto” como tal. 

 
5. Concluo 

Tracei uma aproximação conceitual entre o que Kant ofereceu à 
filosofia e algumas contribuições importantes da clínica psicanalítica, na 
evocação do que chamei “instrumentos conceituais transversais”. Conside-
ro que no trabalho filosófico, habituado a mover-se na teoria, mas sem 

 
8 Winnicott (1971/2016, pp. 40-41, tradução nossa): “Para mim, o significado do jogo 
adquiriu uma nova coloração a partir do momento em que segui o tema dos fenômenos 
transicionais e procurei o seu rasto em todas os sutis desenvolvimentos, desde a primeira 
utilização do objeto ou técnica transicionais até as últimas etapas da capacidade de um ser 
humano para a experiência cultural. […]. O que eu chamo fenômenos transicionais são 
universais […]. O espaço potencial entre o bebê e a mãe varia, em grande medida, segundo 
as experiências vitais daquele em relação com esta ou com a figura materna e eu contrasto 
este espaço potencial (a) com o mundo interior (que se relaciona com a associação 
psicossomática) e (b) com a realidade exterior (que tem as suas próprias realidades, que se 
pode estudar de forma objetiva e, por muito que pareça variar segundo o estado do 
indivíduo que a observa, mantém-se, na verdade, constante.” 



  Irene Borges-Duarte 

  

32 

renunciar à sua originária vocação prática, as descobertas realizadas pela 
prática clínica e muito especialmente psicoterapêutica são enormemente 
enriquecedoras e desafiantes, pelo que revelam dos processos mentais e 
comportamentais que caracterizam o nosso viver e conviver cotidiano. 
Nem toda a filosofia tem que se ocupar destes temas. A filosofia fenomeno-
lógica, centrada nas “vivências intencionais”, à maneira husserliana, ou no 
“ser-no-mundo-uns-com-os-outros”, à maneira heideggeriana, não pode, 
penso, prescindir de os ter em consideração como um elemento 
fundamental, que oferece à teoria o campo da necessária experiência sem 
a qual se pensaria em vazio. Não só as grandes linhas de investigação 
científica, mas também as práticas são suscetíveis de elucidar, de sugerir e 
de reafirmar algumas hipóteses, a que o pensamento filosófico acedeu por 
via da mera reflexão. O rigor filosófico não se comprova pelos 
procedimentos das ciências exatas, mas requer o contraste das descobertas 
científicas e das práticas investigativas que se ligam aos casos singulares, 
com base nos quais cresce o saber acerca das formas de vida e da realização 
da existência, na sua precariedade, seja malograda ou em plenitude. A 
prática clínica, quer diretamente pelo seu exercício, quer indiretamente 
pela via da narrativa de casos e pela sua interpretação, como antes as 
experiências transmitidas pela literatura, independentemente do estilo e 
linguagem literária de cada escritor, são, do meu ponto de vista, uma das 
bases mais importantes para a pesquisa fenomenológica do ser à maneira 
humana. Fique, portanto, a presente reflexão a título de uma breve 
introdução, sem dúvida merecedora de uma análise mais detalhada, a uma 
das vias de investigação filosófica que constituem, no meu entender, um 
desafio incontornável para a ontologia, nos nossos tempos. 

 
Referências 

Bion, W. (1962). A eory of inking. International Journal of Psycho-
Analysis, 43. 



 A ontologia fenomenológica ante o desafio clínico  

33 

Capeillères, Fabien. (2004). Kant Philosophe newtonien. Figures d l’Idéal de 
scientificité en Métaphysique. Paris: Cerf. 

Dilthey, W. (1890). Beiträge zur Lösung der Frage vom Ursprung unseres 
Glaubens na die Realität der Aussenwelt und seinem Recht (Sitzungsbericht 
der königliche preußige Akademie der Wissenschten zu Berlin). In F. 
Volpi, (2005). Enciclopedia de obras filosóficas (Vol. I). Barcelona: 
Herder. 

Foucault, M. (1984). Histoire de la Sexualité (vol. II: Le souci de soi). Paris: 
Gallimard. 

Foucault, M. (2001). L’Herméneutique du sujet. Paris: Gallimard/Seuil. 
Freud, S. (1900). e Interpretation of Dreams. In S. Freud, e Standard 

Edition of the Complete Psychological Works of Sigmund Freud (Vol. 
IV-V). Ed. J. Strachey, 1953. 

Freud, S. (1901). On dreams. In S. Freud, e Standard Edition of the 
Complete Psychological Works of Sigmund Freud (Vol. V). Ed. J. 
Strachey, 1953. 

Freud, S. (2001). A interpretação dos Sonhos. Rio de Janeiro: Imago. 
Hadot, P. (1981). Exercices spirituels et philosophie antique. Paris: Institut 

d’Études Augustiniennes. 
Heidegger, M. (1919). Der Idee der Philosophie und die Weltanshauungs 

Problem (KNS, 1919, Gesamtausgabe Bd. 56/57, B. Heimbüchel, Ed.). 
Frankfurt: Klostermann, 1987. 

Husserl, E. (1900). Logische Untersuchungen, I. In E. Husserl, Husserliana 
(Bd. XVIII). Haia: Nijhoff, 1975. 

Husserl, E. (1927). Der Encyclopaedia Britannica Artikel. In E. Husserl, 
Husserliana (Bd. IX, W. Biemel, ed.). Haia: Nijhoff, 1962. 

Kant, I. (1968 ss.). Kants Werke. Akademie Textausgabe [Ak.]. Berlim: De 
Gruyter. 

Kant, I. (1764). Versuch über die Krankheiten des Kopfes. Ak. II, 257-272. 
Kant, I. (1766). Träume eines Geistessehers, erläutert durch die Träume der 

Metaphysik. Ak. II, 315-384. 



  Irene Borges-Duarte 

  

34 

Kant, I. (1781/1787), Kritik der reinen Vernun. Ak. III-IV.  
Kant, I. (1786). Was heisst: sich im Denken orientieren. Ak. VIII, 131-148. 
Kant, I. (1788). Kritik der praktischen Vernun. Ak. V. 
Kant, I. (1790). Kritik der Urteilskra. Ak. V. 
Kant, I. (1800). Logik (Jäsche), Ak. IX. (Traduzido por J. Barata-Moura: 

Kant e o conceito de Filosofia. Lisboa: Sampedro, 1971.) 
Klein, M. (1946). Notes on Some Schizoid Mechanisms. In M. Klein, 

e Writings of Melanie Klein (Vol. III). Londres: e Hogarth Press, 
1987. 

Reis, R. R. e Faggion, A. (Orgs.). (2010). Um filósofo e a multiplicidade de 
dizeres. Homenagem aos 70 anos de vida e 40 anos de Brasil de Zeljko 
Loparic. Campinas: CLE. 

Winnicott, D. W. (1971). Playing and Reality. In D. W. Winnicott, e 
Collected Works of D. W. Winnicott (Vol. 9). Oxford: Oxford 
University Press, 2016 (Tradução brasileira: O brincar e a realidade. 
Rio de Janeiro: Imago, 1975.) 

 
 



35 

Entre Tânatus e Eros: a reconciliação 
dos deuses – Marcuse leitor de Freud 

Francisco Verardi Bocca 

No ano de 1955, Herbert Marcuse publicou Eros e civilização com o 
intuito de produzir, como declarou no subtítulo, “uma interpretação 
filosófica do pensamento de Freud”. Na verdade, trata-se de uma obra de 
extrema atualidade que teve o propósito de confrontá-lo com o revisionis-
mo dos chamados “neofreudianos”, como declarou em posfácio de 1966, 
mas, especialmente, objetivou retomar as teses da psicanálise, criticando-
as e relacionando-as ao âmbito da economia capitalista e da sociedade de 
classes da época. Mas não somente isso. 

De minha parte, gostaria de dizer que não se trata, como habitual-
mente fazemos em uma investigação filosófica, de uma interpretação 
exegética, como parece ter alegado, da qual se poderia esperar além da 
análise uma explicação detalhada e cuidadosa das teses de Freud. Na ver-
dade, entendo que Marcuse tratou de promover uma torção das teses de 
Freud, pois produziu o que chamarei de um deslocamento de sentido1, cujo 
resultado foi a construção, digamos, de uma teoria própria. A obra, uma 
das tantas recepções europeias do pensamento de Freud, carecendo de 
fidelidade teórica, transbordou os limites impostos por este com o pro-
pósito – parece-me explícito – de obter e fornecer munição ao movimento 
de uma luta política de época, vale dizer, de uma “luta pela vida”, e com ela 
impulsionar a busca da felicidade humana, alcançável através da satisfação 
individual de desejos em uma sociedade de economia renovada. Por con-
sequência, entendo que sua reflexão utilitariamente legitimou o avanço 
criador de seu próprio projeto, que veio a se tornar, de fato, mais que uma 
simples renovação da psicanálise, sua própria filosofia. 

1 Conceito emprestado da análise de discurso (AD) francesa. 



  Francisco Verardi Bocca  

36 

A torção que alego fica explícita se considerarmos a própria obra O 
mal-estar na civilização (1929/1969), na qual Freud se mostrou distante da 
expectativa de Marcuse. Distância e desacordo que já tinham sido anuncia-
dos de forma acentuada em Além do princípio do prazer (1920/1969), no 
qual apresentou uma espécie de teleologia rigorosa (nunca abandonada) 
da vida orgânica dotada de uma tendência e orientada por um princípio 
que a conduz à morte, ao inorgânico. De modo que, para Freud, também 
a civilização não teria, do ponto de vista econômico, mais do que o encargo 
de atender com todo recurso disponível à máxima do Princípio do prazer 
que, como concluiu, “parece, na realidade, servir aos instintos de morte” 
(1920/1969, p. 74). Instinto que foi, em O problema econômico do 
masoquismo (1924), mais uma vez definido como aquele que “procura 
desintegrar o organismo celular e conduzir cada organismo unicelular se-
parado (que o compõe) para um estado de estabilidade inorgânica” 
(1924/2006, p. 181). Tudo em atendimento de uma tendência primária 
também presente na vida psíquica que visa emancipá-la de excitações, no 
sentido da inércia, isto é, de evitar excitações com auxílio do princípio de 
inércia2. Nas palavras de Monzani (1989, p. 198), atendendo a uma “finali-
dade basicamente mortuária”.  

 
*** 

 
É verdade que, para Freud, dirão aqueles que se sentem desconfortá-

veis com este aspecto de seu pensamento, uma possibilidade de sustenta-
ção da civilização se daria, grosso modo, pela renúncia aos desejos e pela 

 
2 Gabbi Júnior esclarece que, na obra Projeto de uma psicologia científica (1895), o princípio 
da inércia, além de expressar a ausência de acelerações, expressa também a ausência de 
quaisquer movimentos. Assim, conclui que “o princípio da inércia exprime um caso 
particular da lei da inércia, aquele onde a diferença entre movimento e repouso é nula” 
(1995, p. 112, nota 7) e continua, adiante, “em suma, o princípio da inércia expressa a 
tendência do sistema nervoso de evitar que ajam sobre ele forças que o obrigariam a 
abandonar seu estado de repouso” (1995, p. 113, nota 10).  



  Entre Tânatus e Eros: a reconciliação dos deuses – Marcuse leitor de Freud  

37 

deposição do Princípio do prazer que os orienta. Deposição necessária por 
ele não apresentar compromisso com a conservação do indivíduo ou da 
espécie. Deposição que seria possível por sua conciliação com o Princípio 
de realidade, sendo este o responsável em grande medida pela imposição 
da renúncia e controle dos desejos. Deposição possível especialmente em 
casos em que a sublimação fosse possível. Afinal, a expectativa positiva 
nessa modalidade de transformação do desejo foi sem dúvida estimulada 
por Freud. Mas nem sempre. Isso porque, pelo menos uma vez, para nos 
determos em um bom exemplo, Freud manifestou opinião e expectativa 
contrárias: trata-se da obra Moral sexual civilizada e doença nervosa mo-
derna (1908/1969).  

Nessa obra, Freud introduziu uma noção curiosa, pois, segundo ela, 
o processo civilizatório pelo qual passa a humanidade coloca seus próprios 
objetivos (culturais) em risco, ou seja, atenta contra si mesmo na ânsia de 
se constituir. De modo que seu sucesso comporta intrinsecamente a imi-
nência de seu fracasso, visível na emergência constante e progressiva da 
doença nervosa (moderna), seu principal dano, mas não o único. Reco-
nheceu que, ao empreender esforços para organizar a atividade sexual do 
homem, já que se nutre da energia que dela retira, a moral civilizada 
moderna atenta contra sua própria finalidade e expõe sua contradição 
interna na medida em que subtrai e desvia a sexualidade do homem en-
quanto produz demandas e oferece satisfações substitutivas sempre cres-
centes e inalcançáveis. No entanto, é verdade que essa operação sobre a 
sexualidade humana, quando ocorre da maneira que Freud chamou de 
sublimação, deveria proporcionar um valor positivo para a civilização, mas 
frequentemente até mesmo ela degenera-se no que chamou de anormal-
dades, e assim também atenta contra a civilização e seus objetivos. 

Por conta disso, sugiro que não nos empolguemos com a possibilida-
de de a sublimação atuar como procedimento redentor da humanidade. 
Até porque, nessa obra, Freud reconheceu os limites de sua aplicação, 
problematizando seu estatuto de mecanismo de conversão equilibrada, 
homeostática, da atividade sexual humana. Finalmente, também ela con-



Francisco Verardi Bocca 

38 

tribuiria para a degeneração da civilização, uma vez que, segundo me 
parece, imprime um destino entrópico. Na verdade, nessa oportunidade, 
Freud subverteu seu estatuto de processo de reciclagem constante e eficaz 
da força instintual, o que permitiria evitar seu desgaste e exaustão e, assim, 
sustentaria a vida plena de sua quantidade e acrescida de qualidade. 

Assim, pelo menos nessa obra (já que esta questão é bastante nuança-
da em Freud), Freud negou-lhe a condição de instrumento de reconcilia-
ção entre o Princípio do prazer e o Princípio de realidade, revelando sua 
submissão ao primeiro. Reconheceu que todas as formas de transformação 
dos desejos (e das forças instintivas que subjazem a eles), inclusive a 
sublimação, preveem na sua meta sua exaustão. De modo que nem mesmo 
ela daria conta da economia psíquica do homem. Para ilustrar esse 
argumento, Freud declarou que, em toda operação do aparelho psíquico 
(inclusive a sublimação), ocorre algo semelhante ao mundo físico regido 
pela segunda lei da termodinâmica, pois ele opera “da mesma forma que 
em nossas máquinas [nas quais] não é possível transformar todo o calor 
em energia mecânica” (Freud, 1908/1969, p. 174). Com essa consideração, 
muitas vezes negligenciada por seus leitores, entendo que Freud indicou 
que os processos de deslocamento da força instintual produzem, como 
resultado, tal qual nos artefatos mecânicos e na própria natureza física, 
uma perda inevitável de sua quantidade, ou seja, produzem o efeito de 
dissipação de energia justamente por se tratarem de mecanismos não re-
versíveis.  

Ao recorrer ao ciclo de Carnot, Freud revelou um aspecto importante 
do que seria sua filosofia da natureza. O fez articulando um ponto de vista 
biológico evolucionista (mas declinista) a um ponto de vista físico entrópi-
co. O fez sustentando um modo continuísta de conceber a passagem da 
natureza física para a biológica (e desta de volta para a física), vale dizer, 
do inorgânico ao orgânico, e deste de novo ao inorgânico. De forma que a 
ordem biológica, assim como a civilização, teria emergido do inorgânico 
com toda força necessária para realizar os propósitos do Princípio do 
prazer, a saber, executar o processo finalista e declinista de evolução da 



39 

Entre Tânatus e Eros: a reconciliação dos deuses – Marcuse leitor de Freud 

vida rumo ao inorgânico, ao repouso do inanimado. Portanto, construindo 
uma civilização que consiste numa imensa usina de caos físico e psíquico 
produtora crescente de mal-estar3. 

A despeito disso, em Moisés e o monoteísmo (1938/1969), Freud consi-
derou que todo o processo histórico ocorre, como disse, segundo “modifi-
cações na estrutura das comunidades humanas” (Freud, 1938/1969, p. 97) 
que articulam variação, fixação, transmissão e coexistência do adquirido. 
Modificações que resultaram, por exemplo, da superação da magia e da 
crença em ilusões. Superação que teria ocorrido na forma de, como disse, 
um “convite a avanços na intelectualidade (espiritualidade), e de seu incen-
tivo às sublimações” (Freud, 1938/1969, p. 100). Com esse argumento, 
parece, pelo menos até certo ponto, esbanjar confiança em certa esponta-
neidade da razão. Isso porque, nessa obra, Freud reconheceu, por exemplo, 
no movimento de ascensão espiritual que resultou no monoteísmo um 
avanço em intelectualidade. No entanto, reconheceu tratar-se de um avan-
ço que proporcionou resultados psíquicos duradouros que merecem ser 
avaliados com cuidado, pois eles põem em questão a própria noção de 
progresso e de harmonia social. Tentemos compreender seu saldo. 

Digo isso justamente porque o monoteísmo, segundo Freud, trouxe 
consigo uma concepção grandiosa de Deus, grandiosa a ponto de deslocar 
para segundo plano sua percepção sensorial enquanto o apresenta como 
uma ideia abstrata. Portanto, um avanço ou mesmo uma sofisticação em 
intelectualidade que tem sua contrapartida no retrocesso em sensibilidade. 
Mais do que isso, como disse, “um triunfo da intelectualidade sobre a sem-
sualidade, ou, estritamente falando, uma renúncia instintual, com todas as 
suas consequências psicológicas necessárias” (Freud, 1938/1969, p. 127) e 
inevitáveis.  

3 Sobre isso, reconheço que, para além do mal-estar que resulta da adaptação à realidade, já 
que implica a submissão a ela, há ainda um agravante precisamente pelo obstáculo que a 
realidade impõe à meta orientada pelo Princípio do prazer, isto é, ao escoamento imediato 
de excitações sofridas pelo aparelho psíquico em seu procedimento de arco-reflexo. Desse 
modo, o homem sofre por suas condições de vida, mas sobretudo por ter que viver. 



Francisco Verardi Bocca 

40 

O advento do monoteísmo representou assim uma extraordinária 
evolução das atividades intelectuais que corresponde efetivamente a “um 
dos mais importantes estádios no caminho da hominização” (Freud, 
1938/1969, p. 128), um passo momentoso em direção ao controle instin-
tual e à valorização de sua renúncia. Pois, trata-se de um tipo de enlevação 
intelectual e moral pela qual o homem “orgulha-se da renúncia instintual, 
como se ela constituísse uma realização de valor” (Freud, 1938/1969, pp. 
131-132). Experiência de uma lenta e progressiva renúncia instintual que
produz no homem o júbilo por sua realização. No entanto, o argumento de
Freud continua nuançado na medida em que indica tratar-se de um avanço 
que teve como consequência “o aumento da autoestima do indivíduo, tor-
nando-o orgulhoso, de maneira que se sente superior a outras pessoas que
permaneceram sob o encantamento da sensualidade” (Freud, 1938/1969,
p. 129). Orgulho que, como reconheceu, corresponde a um “narcisismo
aumentado pela consciência de uma dificuldade vencida” (Freud, 1938/1969,
p. 133).

Trata-se de um avanço resultado de um nível intelectual e moral 
alcançado por uma abstração até então inexistente, a crença em um Deus 
universal e único que “afasta-se inteiramente da sexualidade e ao mesmo 
tempo eleva-se para o ideal da perfeição ética” (Freud, 1938/1969, p. 133). 
Ética que, no entanto, trouxe consigo a exclusão de outras religiões e povos. 
Fato que Freud reconheceu e denunciou por meio da reconstituição histó-
rica do monoteísmo egípcio (de Amenófis IV), que, operando a partir de 
considerações de exclusividade e universalismo, ensejou um estágio de 
onde “nasceu inevitavelmente a intolerância, que anteriormente fora alheia 
ao mundo antigo e que por tão longo tempo permaneceu depois dele” 
(Freud, 1938/1969, p. 33). Expondo suas expectativas acerca do progresso 
da razão e do seu esclarecimento, Freud identificou a intolerância religiosa, 
além da cultural, como derivada do próprio progresso da razão universa-
lista (tão combatida por Marcuse), que autoriza a pretensão de “domínio 
mundial” (Freud, 1938/1969, p. 100).  



41 

Entre Tânatus e Eros: a reconciliação dos deuses – Marcuse leitor de Freud 

Freud já havia tratado desse tema no capítulo V de Psicologia de grupo 
e análise do ego (1921/1969). Considerando a Igreja católica como um 
grupo artificial que tem em Cristo seu líder, reconheceu que foi por meio 
de sua presença como tal que ela suprimiu a agressividade entre seus mem-
bros e, quem sabe, de seus membros. Contudo, considerou também que a 
constituição do grupo, em sua conformação e delimitação pelo mecanismo 
de identificação, se deu também pela emergência de um campo antagôni-
co. Disse Freud: 

Uma religião, mesmo que se chame a si mesma de religião do amor, 
tem de ser dura e inclemente para com aqueles que a ela não 
pertencem. Fundamentalmente, na verdade, toda religião é, dessa 
mesma maneira, uma religião de amor para todos aqueles a quem 
abrange, ao passo que a crueldade e a intolerância para com os que 
não lhes pertencem, são naturais a todas as religiões. (Freud, 
1921/1969, p. 110) 

Reconheceu que elas jamais superam o que chamou de narcisismo das 
pequenas diferenças, mas, antes, se valem dele. De modo que, quanto mais 
forte a identificação e o laço interno, quanto mais convicção, quanto mais 
unidade de pensamento (e crença), maior a intolerância ao que não 
abrange, ao que lhe é externo. O externo se torna objeto de exclusão por 
conta de uma imensa capacidade para o ensimesmamento do grupo. 
Capacidade para a construção de uma estrutura que sobrevive apenas 
enquanto escoa sua agressividade em direção ao grupo considerado adver-
sário. Nesses termos, o próprio mecanismo de coesão interna do grupo se 
sustenta de seu antagonismo externo. A essa altura, pergunto se a reedição 
permanente dessa modalidade de conflito poderia ser a alternativa de 
sustentação indefinida de comunidades que evitariam assim seu declínio 
definitivo. Se o tornaria apenas virtual. Não sei ao certo, mas o fato é que, 
a princípio, funciona como dispositivo de sobrevivência do grupo ao 
impedir o acúmulo de tensão em seu interior, na medida em que, como 
dizem os físicos, rebaixa sua taxa de entropia positiva. Contudo, não impe-



Francisco Verardi Bocca 

42 

de o cumprimento de um tipo de finalidade que consiste na produção cres-
cente de mal-estar e infelicidade. 

A propósito desse mecanismo, Freud declarou que, quando “o apósto-
lo Paulo postulou o amor universal entre os homens como o fundamento 
de sua comunidade cristã, uma extrema intolerância por parte da cristan-
dade para com os que permaneceram fora dela tornou-se uma consequên-
cia inevitável” (1929/1969, p. 71). Adiante, reconheceu que “toda renúncia 
ao instinto torna-se agora uma fonte dinâmica de consciência, e cada nova 
renúncia aumenta a severidade e a intolerância dessa última” (Freud, 
1929/1969, p. 90).  

Levando esse argumento às últimas consequências, Loparic adverte 
que: 

É interessante notar que Freud atribui o mal-estar na civilização não 
somente à moral religiosa – à religião enquanto ilusão –, mas também 
à razão iluminista. A sua teoria da censura neurotizante trabalha 
tanto com o conceito de repressão não-esclarecida quanto com o de 
repressão esclarecida, uma vez que a objetificação como tal, pode ser 
repressiva ao ser intrusiva ou impossibilitadora da vida humana. 
(Loparic, 2007, p. 70)  

Dito isso, apresentarei a seguir as contribuições críticas de Marcuse 
que resultaram na concepção de uma racionalidade superior não repressi-
va potencializadora da civilização, portanto, constitutiva de um novo 
Princípio de realidade conciliado com o Princípio do prazer. Mas, antes, 
lembrando que ele não contradiz na totalidade a natureza instintiva do 
homem, como concebida por Freud, apenas torceu seus argumentos ao 
ponto de obter deles um princípio renovado que seria responsável pela 
construção de uma civilização não repressiva e que possibilitaria a liber-
dade e a felicidade do homem. Possibilidade compreendida a partir de uma 
distinção entre repressão instintual e mais-repressão, entre Princípio de rea-
lidade e Princípio de desempenho. Sua obra consistiu na tentativa de supe-



43 

Entre Tânatus e Eros: a reconciliação dos deuses – Marcuse leitor de Freud 

rar a dialética destrutiva de Freud pela via da superação da lógica da domi-
nação capitalista.  

*** 

Marcuse só se deu conta mais tarde, em 1966, no Prefácio político, da 
astúcia do capitalismo, admitindo que subestimou sua capacidade de 
desenvolver formas de controle social cada vez mais eficazes, bem como de 
estimular a produção e o consumo de bens supérfluos, potencializando as 
necessidades crescentes de satisfação de desejos, até porque, como reco-
nheceu, “também a sociedade estabelecida tem seu Eros” (1975, p. 20). Em 
seu lugar, Marcuse preconizou na época uma civilização pautada em uma 
educação não repressiva, cujo progresso romperia com a união fatal entre 
produtividade e consumo, entre sexualidade e repressão. Ofereceu, para 
tanto, um novo enfoque, de nítida matriz marxista, para definir o Princípio 
de realidade a partir das então condições materiais de produção e consumo 
de bens. Essas condições, quando renovadas, seriam consequência de alte-
rações razoáveis nas relações sociais que repercutiriam na própria estru-
turação psíquica dos homens. Para concebê-las, recorreu ao plano das 
entidades míticas e considerou Eros como um Deus relacionado tanto à 
beleza quanto ao amor sexual, que ocupou em toda obra o equivalente do 
conceito freudiano de “instinto de vida”. 

Dessa forma, a tal “interpretação filosófica do pensamento de Freud” 
consistiu não só na sua mudança de enfoque e referenciais teóricos, mas 
na consideração de que as próprias realizações da civilização repressiva 
criam as precondições, não de sua autodestruição, mas para a abolição ou 
redução da própria repressão que a possibilitou. Aparentemente paradoxal, 
ele inseriu (ou reconheceu) no seio da própria civilização repressora um 
tipo de Princípio de vida (e de autorregulação) que o próprio Freud já havia 
abandonado àquela altura (1930), se é que um dia, ainda que por ocasião 
da primeira teoria dos instintos, o considerou de verdade.  



Francisco Verardi Bocca 

44 

A lógica salvífica que Marcuse introduziu no modo de produção 
capitalista e, por extensão, no conflito social, vem acompanhada da consi-
deração de que, para ele, a repressão dos desejos é também social e histori-
camente constituída. Mas não para Freud, pelo menos uma vez, pois 
lembremos de seu argumento no segundo dos Três ensaios sobre a teoria 
da sexualidade (1905/1969), justamente onde trata das inibições sexuais, 
acerca da repressão organicamente condicionada e fixada pela hereditarie-
dade, apenas repetida pela educação. Nessa obra, Freud declarou que: 

Nas crianças civilizadas, tem-se a impressão de que a construção 
desses diques é obra da educação, e certamente a educação tem muito 
a ver com isto. Na realidade, porém, esse desenvolvimento é orgânica-
mente condicionado e fixado pela hereditariedade, podendo produ-
zir-se, no momento oportuno, sem nenhuma ajuda da educa-ção. 
Esta fica inteiramente dentro do âmbito que lhe compete ao limitar-
se a seguir o que foi organicamente prefixado e imprimi-lo de manei-
ra um pouco mais polida e profunda. (Freud, 1905/1969, p. 167) 

Já para Marcuse, a repressão somente instaura conflitos promovidos 
por “instituições sociais repressoras”, motivo pelo qual se conclui que seu 
primeiro interesse seria econômico, sustentado por agentes identificáveis, 
o que permite atribuir especificidades a cada estágio repressivo da
civilização. Definido, assim, cada período, deve ter seu conteúdo criticado e
revelado. Para levar essa tarefa adiante, a repressão instintual foi redefinida
como mais-repressão, e o Princípio de realidade redefinido como Princípio
de desempenho. Com mais-repressão, Marcuse indicou as restrições neces-
sárias para o controle social visado por determinados interesses eco-
nômicos. Já o Princípio de desempenho confere conteúdo a todos eles.

Ora, uma organização social racional na qual todos trabalhem em 
favor da vida requer certamente modos distintos de repressão daqueles 
concebidos por Freud. Requer igualmente modos distintos dos efetivados 
pela sociedade capitalista. Consciente disso, Marcuse redefiniu-a, tanto 
para além do seu sentido biológico freudiano como para além do sentido 



45 

Entre Tânatus e Eros: a reconciliação dos deuses – Marcuse leitor de Freud 

histórico-capitalista, como regida por “uma forma humana de princípio de 
prazer” (Marcuse, 1975, p. 53), uma forma que atue mais como orientadora 
da satisfação do que como sua oposição. Uma forma que não imponha aos 
seus membros carências e controles adicionais; por isso, chamou-a mais-
repressão. Isso porque, visando transformar as pessoas em instrumento de 
trabalho e de consumo, o modo de produção capitalista “adicionou mais 
repressão à organização dos instintos” (Marcuse, 1975, p. 54), notadamen-
te sob o que Marcuse chamou Princípio de desempenho.  

Assim, com esse instrumental teórico, revelou que o núcleo da 
realidade que gera barreira à sexualidade humana produz, na verdade, 
intensificações dos conflitos entre sexualidade e civilização que, no limite, 
conduziriam à sua própria supressão (da repressão). De fato, Marcuse 
tratou de diluir a oposição entre mais-repressão e felicidade, porque essa 
oposição se dá entre polos que podem ser alterados, por exemplo, em uma 
nova realidade menos repressiva. Uma nova realidade social que produza 
novas ideias e condutas estéticas e morais, mas, sobretudo, que possibilite 
um tipo de trabalho prazeroso (o artístico, por exemplo), de modo que o 
custo do progresso civilizatório deixe de ser, ao fim das contas, a perda da 
felicidade. Um tipo de trabalho artístico que produza efetivamente a recon-
ciliação do Princípio do prazer com o Princípio de realidade, abrindo as 
portas para uma sociedade não repressiva. 

Nesse ponto, identifico uma concordância com Freud. Pelo menos o 
Freud dos textos sobre estética, especialmente Escritores criativos e deva-
neio (1908b/1969), onde concebeu o modelo da criação como satisfação de 
desejos, ou seja, apresentou um modelo da criação literária calcado na 
satisfação do desejo pela via do fantasiar. É verdade que, embora o fantasiar 
não se reduza à criação artística, é ele quem dá o tom à explicação da arte. 
Sobre isso, mais tarde, em Formulações sobre os dois princípios do funciona-
mento psíquico (1911/2010), Freud argumentou que: 

O artista é originalmente um homem que se afasta da realidade por 
não poder aceitar a renúncia à satisfação dos instintos que ela inicial-



Francisco Verardi Bocca 

46 

mente requer, e concede a seus desejos eróticos e ambiciosos inteira 
liberdade de fantasia. Mas encontra o caminho de volta desse mundo 
de fantasia para a realidade, ao transformar suas fantasias, por meio 
de dons especiais, em realidade de novo tipo. (Freud, 1911/2010, pp. 
117-118)

Freud traçou assim uma distinção entre a fantasia e a arte, 
considerando que esta última tem por objetivo e resultado a volta à reali-
dade. Para ele, a arte consiste num retorno da fantasia ao real, oportuni-
zando, completou, uma verdadeira forma de “reconciliação dos dois 
princípios [de prazer e de realidade]” (Freud, 1911/2010, p. 117). Assim, 
enquanto a fantasia nada mais é do que uma fração da atividade psíquica 
submetida ao Princípio do prazer, a arte é uma atividade que, embora 
fortemente vinculada a ele, submete-se também e de uma forma especial 
ao Princípio de realidade. Pois ela foi concebida por Marcuse como uma 
atividade que trava um eterno protesto contra toda forma de dominação, 
que é contra a sexualidade moralizada, pois ela “visa a uma realidade eróti-
ca em que os instintos vitais acabem descansando na gratificação sem 
repressão” (Marcuse, 1975, p. 126), conclui. 

Ora, posso dizer agora que Marcuse percebeu que é justamente pela 
aliança entre trabalho e arte que a sexualidade subjugada e desviada pode 
assegurar a livre atuação de Eros. Ocorrência que, como ele espera, já pode-
ria ser viabilizada pelo atual avanço tecnológico, dispensando as energias 
requeridas pelo Princípio de desempenho. Uma vez destronado, viveríamos 
a dialética da emancipação em detrimento da dialética da alienação. Dialé-
tica porque descreve um tipo de força propulsora interna que rompe os 
próprios limites do sistema produtivo capitalista e o lança num plano, 
digamos, superior. Dialética porque supõe o próprio Ananque convertido 
em expressão da sexualidade. Uma nova realidade alcançada por meio de 
um avanço consciente – pois se trata de uma nova racionalidade – que seria 
resultado, como disse anteriormente, de uma luta política pela vida. Vincu-
lada ao prazer, a arte pode desempenhar um papel decisivo na refor-



47 

Entre Tânatus e Eros: a reconciliação dos deuses – Marcuse leitor de Freud 

mulação da civilização, na qual a equação freudiana entre repressão e 
civilização seria trocada por libertação e civilização, tudo como resultado 
da reivindicação da fantasia e de seu vínculo com o prazer.  

Evidentemente não se trata de postular uma simples descarga da sexu-
alidade, que certamente anularia sua canalização para fins socialmente 
úteis, ensejando toda ordem de narcisismos e perversões, como bem apon-
tou Freud, mas de postular uma espécie de autossublimação da sexualida-
de, de modo que, como declarou Marcuse (1975, p. 180), ocorra “a 
transformação conceitual da sexualidade em Eros”. De fato, um tipo 
particular de sublimação nem repressiva, nem entrópica, que encontra 
paralelo em Freud, por exemplo, entre as que ocorrem entre pais e filhos, 
entre amigos, nas quais há ganhos qualitativos para a sexualidade. Enfim, 
deixando de ser ameaça, converte-se em produtora de cultura e de bem-
estar. É, pois, a ideia de uma razão sensual que resultou da torção do 
pensamento de Freud. Para finalizar, Marcuse (1975, p. 17) declara ser ela 
a “fazer girar a roda do progresso noutra direção”. 

Referências 
Bocca, F. V. (2004). Psicanálise e educação. In Filosofia e ensino: um diálogo 

interdisciplinar. Unijuí: Editora Unijuí, 2004. 
Freud, S. (1905). Três ensaios sobre a teoria da sexualidade. In S. Freud, 

Obras Completas. Rio de Janeiro: Imago, 1969. 
Freud, S. (1908a). Moral sexual civilizada e doença nervosa moderna. In S. 

Freud, Obras Completas. Rio de Janeiro: Imago, 1969. 
Freud, S. (1908b). Escritores criativos e devaneio. In S. Freud, Obras Com-

pletas. Rio de Janeiro: Imago, 1969. 
Freud, S. (1911). Formulações sobre os dois princípios do funcionamento 

psíquico. São Paulo: Companhia das Letras, 2010. 
Freud, S. (1920). Além do princípio do prazer. In S. Freud, Obras Com-

pletas. Rio de Janeiro: Imago, 1969. 



Francisco Verardi Bocca 

48 

Freud, S. (1921). Psicologia de grupo e a análise do ego. In S. Freud, Obras 
Completas. Rio de Janeiro: Imago, 1969. 

Freud. S. (1924). O problema econômico do masoquismo. In S. Freud, 
Escritos sobre a psicologia do inconsciente: 1923-1938 (Vol. 3). Rio de 
Janeiro: Imago, 2006.  

Freud. S. (1929). O mal-estar na civilização. In S. Freud, Obras Completas. 
Rio de Janeiro: Imago, 1969. 

Freud, S. (1938). Moisés e o monoteísmo. In S. Freud, Obras Completas. 
Rio de Janeiro: Imago, 1969. 

Gabbi Jr., O. F. (1995). Notas críticas sobre Entwurf einer Psychologie. In S. 
Freud, Projeto de uma psicologia. Rio de Janeiro: Imago. 

Loparic, Z. (2007). Objetificação e intolerância. Natureza Humana, 9(1), 
51-95.

Marcuse, H. (1975). Eros e civilização. Rio de Janeiro: Zahar. 
Monzani, L. R. (1989). Freud: o movimento de um pensamento. Campinas: 

Editora Unicamp. 



49 

Lacan contra a ontologia 
Daniel Omar Perez 

1. Ontologia e hegemonia

No percurso da obra de Lacan, podemos verificar que existem vários
momentos nos quais é destacada a menção da ontologia ou dos temas 
ontológicos. No entanto, todos conhecem a passagem da ontologia à he-
nología formulada em O seminário (Livro XIX). O termo é originário da 
língua grega que falavam pitagóricos, Platão, Aristóteles e que recebeu 
Plotino e referia à questão da unidade do Um1. Diferente da ontologia, que 
discorreria respeito da questão do ser. A história desse problema na anti-
guidade indica a necessidade de atender à questão da possibilidade de algo 
como algo UM, anterior à aplicação de categorias de unidade e multiplici-
dade e, portanto, da possibilidade de um objeto definido nos seus limites. 
Esse problema foi silenciado, e, na modernidade, talvez só tenha sido Kant 
quem retomou a questão na Crítica da razão pura com as noções de etwas, 
Mannigfaltigkeit, Gegenstand e Objekt. No caso de Lacan, trata-se de no-
mear uma mudança de perspectiva desde a psicanálise dirigida menos a 
um discurso sobre o ser e mais à questão do desejo e da falta-em-ser. Daí 
que o problema seja com relação à questão da unidade e da impossibilidade 
de totalização, logicamente anterior à questão do ser. Nesse sentido, Lacan 
afirma que a questão da psicanálise é pré-ontológica. 

Podemos dizer que a história da diferença entre ontologia e henologia 
em Lacan começa com o modo de abordagem daquilo que é um problema 
na psicanálise. Esse destaque, do último ensino de Lacan, começa com um 

1 Para um estudo apurado da questão do UM, ver Almeida (2014). O autor destaca a história 
do problema a partir dos pitagóricos e sua abordagem aristotélica. Ver também: Uždavinys 
(2009). O autor aborda a interpretação de Plotino sobre o problema do UM. E, ainda, 
Couloubaritsis (1992). 



  Daniel Omar Peres  

50 

modo particular de entender a noção de desejo. O desejo do qual nos fala 
Lacan, a partir da década de 1940, se inscreve numa articulação entre os 
estudos da linguagem e da etnologia que inauguram o movimento 
estruturalista.  

Com Lacan a psicanálise entra decididamente num modo de aborda-
gem que privilegiará a noção de estrutura, procurará mostrar seus elemen-
tos e seu funcionamento. Assim, Lacan se afasta de qualquer psicogênese 
e de toda metafísica fundacionista. O problema aqui já não é acerca 
daquilo que é e nem do seu desenvolvimento, mas da estrutura de uma ex-
periência. Assim, como não há ontologia em Claude Lévi-Strauss quando 
trata as relações de parentesco, em Michel Foucault quando aborda a 
relação entre as palavras e as coisas ou em nenhum dos pensadores estrutu-
ralistas que analisam relatos, mitos e poesias, também Lacan não desenvol-
ve nada parecido.  

O estruturalismo é um método do qual não pode se deduzir uma 
ontologia que lhe seja própria. No último Lacan, trata-se de uma maneira 
de dar conta do real a partir da ordem simbólica e imaginária (que produz 
o que se nomeia de Fantasma), segundo as relações dos elementos entre 
eles no interior de uma estrutura, que não permite formular uma conclu-
são sobre o ser ele mesmo. Poderia se dizer que aquilo que é, é puro efeito 
de estrutura. Nesse sentido, a henologia é anterior à ontologia, mas, com 
Lacan, essa passagem se dá de um modo peculiar que explicaremos a se-
guir. 

Em O seminário (Livro XI) de 1964, sobre Os quatro conceitos funda-
mentais da psicanálise, no qual se propõe um trabalho de reformulação do 
inconsciente na medida em que se define como uma descontinuidade 
surgida no discurso, isto é, como hiância, J.-A. Miller se dirigia a Lacan 
para perguntar sobre sua ontologia. Lacan respondeu na aula de 29 de 
novembro de 1964. Com efeito, coloca-se a questão de saber se é possível 
desenvolver uma ontologia do inconsciente a partir dessa hiância que 
Lacan destaca retomando a teoria freudiana do inconsciente, que, desde o 
exemplo do esquecimento, faz surgir a descontinuidade no discurso. As-



  Lacan contra a ontologia  

51 

sim, Lacan afirma que: “Poderíamos dizer da hiância do inconsciente que 
é pré-ontológica […] não é nem ser nem não ser, é não-realizado”. Para 
Lacan, em 1964, o inconsciente não é apreensível como um ser, mas apare-
ce como um acontecimento que surge para desaparecer. J.-A. Miller, em 
seu curso sobre Los usos del lapso em 1999, destacou o estatuto do incons-
ciente como fenômeno, “como acontecimento na trama do tempo” (Miller, 
2005), como acontecimento que surge aqui e agora. É em relação a esse 
acontecimento que o sujeito não é senão nomeado como falta-em-ser. O 
sujeito aparece como efeito de um acontecimento de descontinuidade do 
discurso, em que o discurso falha, isto é, no acontecimento da falha discur-
siva.  

Assim, Lacan procura dar conta do estatuto fenomênico do incons-
ciente como acontecimento e, nesse sentido, em O seminário (Livro XI) 
afirma que o “estatuto do inconsciente tão frágil no plano ôntico […] é éti-
co”. Lacan assevera, ainda, retomando as palavras de Freud, que a psicaná-
lise tem como objeto o desejo. Porém, ele não é abordado do ponto de vista 
de uma reflexão acerca dos seus fundamentos metafísicos, como também 
não é postulado como fundamento de algo, nem mesmo da realidade em 
geral. O desejo é abordado em relação com algo, assim como um sujeito 
como efeito daquele. Nesse sentido, o trabalho se orienta a uma práxis e 
não a uma fundamentação. Assim, passamos da estrutura da experiência 
do inconsciente para a práxis da psicanálise. O estatuto ético do inconsci-
ente faz com que, diante do seu surgimento, como acontecimento da des-
continuidade do discurso, convoque a um ato no sujeito. Por isso, como o 
inconsciente é acontecimento, o psicanalista forma parte dele (do 
acontecimento) enquanto objeto (efêmero) em relação com o sujeito 
analisante. Essa situação se mostra topologicamente na passagem da fita 
de Moebius, que produz a relação de dois toros. Desse modo, Lacan extrai 
consequências relativas ao acontecimento do inconsciente que surge na 
análise e da práxis do processo analítico que, enquanto processo de corte, 
tem um efeito sobre a repetição do sujeito analisante quando se pontua 



  Daniel Omar Peres  

52 

aquilo que se relaciona com o encontro falido com o real e, por isso, a des-
continuidade no discurso. 

Assim, Lacan também se separa explicitamente da ontologia tanto no 
seminário de 1972-1973, daquela ontologia que se funda na filosofia 
antiga, a aristotélica, quanto no verão de 1959, quando inicia O seminário 
sobre A ética da psicanálise, mostrando outro aspecto que se deriva da 
anterior: a ética do supremo bem. 

 
2. Estrutura e práxis: a questão ética 

A ética da psicanálise difere de uma normativa ou de uma deontologia 
profissional. Isto é, não se trata de um conjunto de normas, regras e 
princípios que descrevem e regem as obrigações e os comportamentos de 
uma determinada prática. Geralmente, esse tipo de código diz respeito à 
regulação do trato com os clientes do profissional em questão. Longe dessa 
problemática social e de mercado, a reflexão da psicanálise sobre a questão 
ética não procura sustentar um código, mas desconstruir os parâmetros da 
ética pré-moderna (Kehl, 2002, p. 8).  

Na aula de 6 de julho de 1960, de O seminário (Livro VII), sob o título 
Os paradoxos da ética ou Agiste em conformidade com teu desejo, Lacan 
propõe diferentes interpretações a respeito da existência ou não de uma 
ética específica da psicanálise:  

 
Se há uma ética da psicanálise – a questão se coloca –, é na medida 
em que, de alguma maneira, por menos que seja, a análise fornece 
algo que se coloca como medida de nossa ação – ou simplesmente 
pretende isso. (Lacan, 1997) 

 
É nessa aula que Lacan anuncia o que mais tarde ficou conhecido 

como a máxima da ética da psicanálise: “Não cedas do teu desejo”. No 
seminário, ele a apresenta a título experimental, propondo que a única 
coisa da qual se possa ser culpado, pelo menos na perspectiva analítica, é 
de ter cedido de seu desejo. Assim, a ética da psicanálise concerne ao 



  Lacan contra a ontologia  

53 

desejo e ao real do gozo que aparece em relação com um sujeito da 
linguagem que determina atos e comportamentos.  

No início da apresentação do programa de 1959, que seria desenvol-
vido nas aulas, Lacan confessa que não foi sem hesitação ou temor que teria 
decidido pelo tema, justificando a escolha da palavra ética na chamada do 
Seminário. Ao mesmo tempo, Lacan também não cessa de salientar que a 
experiência o conduziu a aprofundar o universo da falta. O que nos ensina 
a psicanálise desde Freud é que, uma vez que o sujeito é marcado pela falta, 
na sua entrada na linguagem, como ensina Lacan, a sua completude estará 
para sempre em questão. Completude que, por nunca ter sido para o 
sujeito da linguagem, é condição do que se apresenta para o sujeito do 
desejo. Dito por outras palavras, o nunca ter sido da completude é causa 
do desejo do sujeito da falta. Das Ding (a Coisa) é o objeto nomeado por 
Lacan como aquilo que falta desde sempre e, portanto, como impossível de 
ser reencontrado, por não poder ser simbolizado. O objeto mítico, das 
Ding, é o Outro absoluto do sujeito. Assim, o acesso à possibilidade do 
desejo está diretamente vinculado a uma perda originária (a incompletude, 
o UM), a um vazio impossível de ser preenchido, ou seja, à falta. É nessa 
direção que o sujeito se direciona. Isto é, na tentativa de buscar um objeto 
que o complete. O fracasso dessa tentativa o movimenta e abre a 
possibilidade da experiência analítica.  

 
3. O gozo 

Não foi Lacan o primeiro a falar sobre o gozo e o sujeito. Podemos 
dizer com certeza que a noção de gozo tem uma história na história do 
pensamento alemão. Na doutrina do direito de Kant, a noção Genuss está 
problematicamente colocada em relação às coisas e às pessoas com as quais 
estabeleço uma relação jurídica. A apropriação da coisa de usufruto pode 
ser juridicamente válida enquanto não é dos outros, e isso cabe para uma 
parcela de terra tanto quanto para o usufruto sexual no matrimônio. Tam-
bém na filosofia do direito de Hegel, Genuss aparece como algo impossível 



  Daniel Omar Peres  

54 

de compartilhar, alheio ao entendimento, oposto ao desejo, enquanto 
reconhecimento recíproco de duas consciências. Na Enciclopédia filosófica 
de Hegel, encontramos a ideia de que se eu expresso que uma coisa 
também me agrada ou se me remeto ao seu gozo, também expresso que 
essa coisa tem esse valor para mim. Com isso, suprimi a relação possível 
com os outros, que se baseia no entendimento. No caso de Freud, o Homem 
dos ratos, o analisante se refere a um prazer intenso no momento em que 
lembra a tortura. No relato de Freud do fort-da, encontramos a referência 
da expressão de júbilo da criança por ocasião do jogo com o carretel. No 
caso de Freud do presidente Schreber, há referência ao gozo que o paciente 
experimentara por causa da transformação do seu corpo de homem em 
um corpo feminino.  

Assim, haveria um gozo no imaginário do júbilo da imagem no 
espelho indicado por Lacan em Os complexos familiares; um gozo no 
simbólico, a partir da experiência do fort-da, um gozo Real na carne, no 
núcleo do sintoma. De acordo com Braunstein (2007), o gozo é um 
conceito central em psicanálise cuja acepção indicaria desde um excesso 
intolerável do prazer até uma manifestação do corpo mais próxima à 
tensão extrema, à dor e ao sofrimento. Nos momentos do uso freudiano, 
utiliza-se a palavra alemã Genuss, e, na versão lacaniana, encontramos a 
francesa jouissance e a inglesa enjoyment.  

Lacan, em O seminário: Livro V – As formações do inconsciente (1958), 
introduz uma diferença que relembra Hegel: o gozo como o outro polo do 
desejo. Mas é a partir de O seminário: Livro VII – A ética da psicanálise que 
Lacan vai tematizar a questão do gozo apresentando-o como gozo da 
transgressão em relação com Kant e com Sade.  

A teoria lacaniana do gozo parte da ideia freudiana de uma energia 
psíquica que recria um circuito pulsional. O circuito das pulsões parte de 
um impulso psíquico com fonte somática, que busca satisfação e imprime 
uma tensão no aparelho psíquico. Essa satisfação é obstaculizada por uma 
barreira, no caso, a operação de repressão ou recalcamento. Quanto maior 



  Lacan contra a ontologia  

55 

a rigidez da repressão ou recalcamento, mais exacerbada a tensão que se 
manifesta no aparelho. Diante da muralha que o recalcamento impõe, o 
impulso não alcança seu escoamento e, portanto, não há satisfação total. 
Lacan (1959-1960, p. 216) retoma Freud em O mal-estar na civilização e 
adverte que tudo o que se passa do gozo à interdição se dá no sentido de 
um reforço sempre crescente de interdição. Com o conceito de gozo, Lacan 
opera a passagem da libido à pulsão de morte e à agressividade e, desse 
modo, as unifica. Recordemos que as pulsões em Freud permanecem 
distintas e podem ser classificadas em pulsões de vida (de conservação) e 
de morte (desagregadoras) ou, antes, em pulsões de vida e pulsão sexual. 
No entanto, o conceito de gozo aqui proposto por Lacan unifica a libido e 
a pulsão de morte, e, dessa forma, reconhece-se que, em última instância, 
toda pulsão é pulsão de morte. Mas destaquemos: só em última instância. 
Assim, Lacan acrescenta a noção de gozo à teoria freudiana da pulsão e a 
apresenta de forma paradoxal, na parte do Seminário VII intitulando “Os 
paradoxos do gozo”. 

No Seminário VII, Lacan estava no início da elaboração formal sua 
teoria geral do gozo, que não cessará de ser formulada até O Seminário XX. 
No início, por vezes, Lacan se utilizava da acepção ordinária que a palavra 
tinha no vocabulário corrente, em outros momentos a retirava de Freud, 
que a entendia como sinônimo de prazer intenso ou de volúpia (Valas, 
2001, p. 28). Miller recorda que, em O Seminário VII, Lacan se pergunta 
sobre o conceito freudiano de prazer, a fim de valorizar a invenção 
freudiana que consistia em apontar para aquilo que ultrapassava os limites 
do princípio do prazer: “Lacan dá ao que ultrapassa esses limites o nome 
de ‘gozo’” (Miller, 2005, p. 121). Nesse momento do Seminário VII, Lacan 
introduz o gozo como satisfação da pulsão a partir da transgressão. 
Citamos Lacan:  

 
É nesse ponto que chegamos à fórmula de que uma transgressão é 
necessária para aceder a esse gozo, e que é muito precisamente para 
isso que serve a Lei. A transgressão no sentido do gozo só se efetiva 



  Daniel Omar Peres  

56 

apoiando-se no princípio contrário, sob as formas da Lei. (Lacan, 
1960, p. 217)  

 
Trata-se de um gozo que aparece como tentativa de satisfação da 

pulsão essencialmente ligada ao excesso e esse é o ponto lacaniano por 
excelência. É o excesso que não pode ser nem reintegrado nem escoado 
satisfatoriamente. Não havendo satisfação absoluta, aparece o excesso. 
Dessa forma, Lacan avisa que não podemos suportar o “extremo do prazer, 
na medida em que consiste em forçar o acesso à Coisa” (Lacan, 1959-1960, 
p. 102). Como sabemos, a Coisa, Das Ding, é o objeto que falta desde 
sempre e porque não pode ser simbolizado é o objeto impossível de ser 
reencontrado. Uma vez que o sujeito é marcado pela falta, o seu comple-
mento estará para sempre perdido, entendemos que esse complemento, 
então, por nunca ter estado presente, é condição e causa do desejo. O 
acesso do sujeito ao desejo está diretamente vinculado a uma perda, a um 
vazio impossível de ser preenchido, ou seja, à falta. É nessa direção que o 
sujeito se movimenta na tentativa de buscar um objeto que o finalize. “É 
esse objeto, das Ding, enquanto o Outro absoluto do sujeito, que se trata de 
reencontrar.” Mas estruturalmente isso se mostra impossível. Com isso, 
Lacan tem tudo para fazer aparecer o objeto pequeno a e nomeá-lo como 
causa do desejo. Porém, isso só acontecerá em O Seminário X: A angústia.  

Para além do pensamento freudiano acerca do desejo inconsciente, 
cujo objeto se apresenta como faltante, Lacan regride na estrutura introdu-
zindo a ausência fundamental da Coisa, elemento retirado do próprio texto 
freudiano do Projeto de uma psicologia para cientistas, e reposiciona o 
elemento da lei. Assim, Lacan poderá mostrar, como Paulo (conheci o pe-
cado quando conheci a lei), que existe o desejo porque existe a lei. Aquilo 
que mantém o sujeito no desejo é a lei. No entanto, já podemos perceber 
que a lei constitutiva do desejo, para Lacan, não é a lei edipiana, como é no 
caso de Freud. O que se encontra no núcleo da teoria lacaniana do desejo 
é uma lei que submete o sujeito a uma confrontação com a morte, com a 
falta, em relação à qual não é possível ser indiferente: a lei da castração. A 



  Lacan contra a ontologia  

57 

lei da castração se dá na entrada do sujeito na linguagem: é a palavra sim-
bólica cortando o real da carne. 

Como visto anteriormente, o exercício do gozo não escapa à lei, muito 
pelo contrário, uma parte desse gozo é dirigida exatamente a um reforço 
da interdição. Freudianamente, Lacan articula a submissão do sujeito à lei 
moral com o reforço das exigências cruéis do supereu, mas inclui um gozo 
nesse ponto. “Todo aquele que se aplica em submeter-se à lei moral sempre 
vê reforçarem-se as exigências, sempre mais minuciosas, mais cruéis de seu 
supereu” (Lacan, 1960, p. 216). Podemos dizer que há um fragmento de 
gozo na submissão e um fragmento de gozo na transgressão. Dessa forma, 
reinterpreta-se a posição sadomasoquista do sujeito. Quando Lacan apre-
senta a natureza do gozo da transgressão, admite ter voltado a dar “à 
perversão seu direito de cidadania”. É nesse momento que se torna im-
prescindível a leitura da obra de Marquês de Sade: “Sade está nesse limite, 
e ele nos ensina, na medida em que imagina transpô-lo, que cultiva essa 
fantasia com o deleite moroso, onde ela se desenvolve” (Lacan, 1960, p. 
240). De acordo com Lacan, Sade não apenas evidencia a estrutura imagi-
nária do limite, ele também o transpõe, mas não por meio da fantasia, se-
não da doutrina libertina enunciada em sua obra onde destaca “o gozo da 
destruição, a própria virtude do crime, o mal buscado pelo mal, e em últi-
ma instância – o Ser-supremo-em-maldade”. Seria equivocado encontrar 
em Sade um simples bon vivant. Sade é uma máquina, há um dever de gozo 
ao qual os homens devem se submeter e ainda levá-lo até suas últimas con-
sequências, até sua aniquilação absoluta. A máquina sadeana termina no 
próprio esgotamento, como uma máquina entrópica, como nomeia Fran-
cisco Bocca à estrutura da orgia dos romances do Marquês. Todos se sub-
metem à lei da natureza que conduz à exaustão. 

As elaborações do Seminário VII conduziram para um “ponto de 
apocalipse, ou de revelação, de algo que se chama transgressão” (Lacan, 
1960, p. 253). Lacan afirma ainda que:  

 



  Daniel Omar Peres  

58 

Esse ponto de transgressão tem uma relação sensível com o que está 
em questão em nossa interrogação ética, ou seja, o sentido do desejo, 
que minha elaboração dos anos anteriores levou-os a distinguirem 
estritamente da necessidade na experiência freudiana, que é também 
a nossa, cotidiana. (Lacan, 1960, p. 254) 

 
Para trabalhar esse ponto, Lacan coloca em confrontação Kant com 

Sade. Quando relaciona o filósofo alemão ao escritor libertino, Lacan nos 
permite pensar que não há ética senão articulada com uma lei, mas não 
por causa de algum ímpeto normativo, senão porque o que está em jogo é 
o excesso e a renúncia em relação com o Outro (como o lugar da linguagem 
que impõe sua própria lei). Assim, Lacan avança na relação dialética entre 
desejo e Lei:  

 
A transgressão no sentido do gozo só se efetiva apoiando-se no 
princípio contrário, sob as formas da Lei. Se as vias para o gozo têm, 
nelas mesmas, algo que se amortece, que tende a ser impraticável, é a 
interdição que lhe serve, por assim dizer, de veículo utilitário, de 
tanque para sair desses círculos que trazem sempre o homem, sem 
saber, o que fazer, para a rotina de uma satisfação curta e irrepudiada. 
(Lacan, 1960, p. 217) 

 
Se, num primeiro momento, o desejo é o desejo do Outro e se esse 

Outro é definido como lugar de significante, podemos afirmar com Valas 
(2001, p. 29) que é aí que o desejo se articula com a Lei: “se o desejo, 
submetido à Lei, pode constituir uma defesa do sujeito na sua relação com 
o gozo, ele está, ao mesmo tempo, no princípio de uma transgressão da Lei 
que abrirá ao sujeito o acesso ao gozo”. A Lei serve exatamente de suporte 
ao gozo, e é sob a forma da Lei que a transgressão se efetiva, fazendo com 
que o gozo seja parcial (Rinaldi, 1996, p. 82).  

Por um lado, a interpretação neurótica da Lei é dada através da 
proibição e do recalque da castração. Por outro lado, o perverso interpreta 
lei como a que o intima a gozar (Juranville, 1987, p. 182), evitando, dessa 
forma, lidar com a castração, não mais pelo recalque, senão pela sua recusa.  



  Lacan contra a ontologia  

59 

Em Kant com Sade, Sade poderia ser entendido como modelo da 
perversão, enunciando a verdade do pensamento moral de Kant apresenta-
do aqui por Lacan como paradigma da neurose. O dever com a lei ocupa 
o lugar central na moral kantiana e o agir não só é em conformidade à lei 
senão também pela própria lei que impõe ao sujeito o sentimento de 
respeito para com ela. Kant define o dever moral como uma ação, objetiva-
mente prática, realizada pela lei moral (enquanto causa) e com exclusão de 
todos os fundamentos da inclinação, ou seja, o sujeito baseia suas ações no 
impulso que recebe da própria lei, desvinculando-se de tudo o que é consi-
derado patológico no seu fundamento. Do outro lado da questão, vemos 
que Roudinesco (2008, p. 73) ressalta que o nome de Sade cristalizou como 
um sinônimo de perversão, tanto de sua estrutura quanto de suas 
manifestações sexuais. De acordo com Lacan (1960, p. 240), a tese de Sade 
é enunciada como “o gozo da destruição, a própria virtude do crime, o mal 
buscado pelo mal, e em última instância – o Ser – supremo em maldade”. 
A partir de uma investigação sobre a matéria e a natureza em geral, Sade 
coloca o homem como mais um campo no qual as forças materiais se 
consomem, colocando o sujeito numa relação com o desejo que ultrapassa 
o vínculo de interdição e do próprio desejo. Entre um e outro, lei e excesso 
(Kant e Sade), Lacan introduz para além da moral uma erótica (Lacan, 
1959, p. 106) 

No texto Kant com Sade, Sade apresenta a “lei do gozo”, lei que abre as 
comportas ao gozo por todos os meios, prescrevendo a crueldade e a 
violência, e que, portanto, difere da lei da castração, da lei do desejo. Em 
Sade, há um dever de gozo, ao qual os homens devem se submeter até suas 
últimas consequências, até sua aniquilação absoluta. Lacan mostra que 
Sade em A Filosofia na Alcova justifica o derrubamento dos imperativos 
fundamentais da lei moral:  

 
Sade demonstra, com muita coerência, que, uma vez universalizada 
essa lei, se ela confere aos libertinos a livre disposição de todas as 
mulheres indistintivamente, consentindo elas ou não, libera-as 



  Daniel Omar Peres  

60 

inversamente de todos os deveres que uma sociedade civilizada lhes 
impõe em suas relações conjugais, matrimoniais e outras. Essa 
concepção abre todas as comportas que ele propõe imaginariamente 
no horizonte do desejo, cada um sendo solicitado a levar a seu 
extremo as exigências de sua cobiça e de realizá-las. (Lacan, 1959, p. 
101) 

 
A proposta sadeana se estabelece por um dever de gozo, conforme 

uma ordem da natureza, em relação com a qual o ser humano precisa ser 
articulado. O gozo absoluto não é o prazer, é nocivo para o sujeito, porque 
está no princípio de sua abolição e da abolição do próprio desejo. 

Se na neurose o sujeito se questiona sobre o seu desejo na pergunta “o 
que queres?”, tal interrogação é substituída na perversão por uma resposta 
clara. O perverso não se pergunta sobre o seu desejo, pois ele já sabe sobre 
o seu querer e sobre seu gozo. Porém, assim como a pergunta do neurótico 
vem do grande Outro, o saber do perverso também. Enquanto o ato per-
verso se situa sobre o ato neurótico, se sustenta num efeito de desejo.  

O efeito de desejo se suporta na estrutura do fantasma que aparece 
articulado como a fantasia em relação ao gozo. O neurótico, ao se imaginar 
perverso, se assegura do Outro. Assim, o desejo é uma defesa na tentativa 
de ultrapassar o limite no gozo. A fantasia tem assim a função substituta 
de uma satisfação real impossível por uma satisfação fantasiada possível. 
Impossível porque o sujeito neurótico está atravessado pela lei da cas-
tração. Mas não só isso, a fantasia permite que o desejo se articule como a 
falta na articulação simbólica e imaginária onde o real aparece. Já no 
perverso, tudo acontece como se ele devesse transgredir uma lei, como se 
tivesse de substituí-la pela lei de seu desejo e realizar o ato no real. 

O perverso se oferece como instrumento de gozo do Outro, colocan-
do-se em posição de objeto, dedicando-se a fazer voltar o gozo ao Outro. 
Assim, o perverso não nega o Outro, nem o trata como instrumento de seu 
próprio gozo, senão que se faz instrumento do gozo do Outro. Para o per-
verso, o fato mais importante é o de o Outro estar comprometido, para que 
cada experiência represente uma “devassidão”, para que o outro tenha aces-



  Lacan contra a ontologia  

61 

so a um gozo cujo domínio o perverso se vangloria de ter em qualquer cir-
cunstância. O perverso precisa do Outro, precisa manipular o Outro para 
obter o gozo, pois se sustenta na vontade de gozar, de fazer o Outro gozar, 
uma vez que entende que o Outro não quer e não sabe gozar. 

No perverso puro, o desejo é vontade de gozo e reduz-se à pulsão, 
como indica Lacan a propósito do falo. Sua possibilidade de ser analisado 
mede exatamente a divergência do desejo e da vontade de gozo. Se esta 
última “come tudo”, não há análise possível. É somente na medida em que 
há um vetor do desejo que a análise é possível.  

 
4. Conclusão 

Se a ética da psicanálise é a ética do desejo, e podemos entender o 
desejo como uma defesa ao gozo, ao gozo absoluto, mortífero, destrutível, 
então a máxima da psicanálise poderia ser enunciada não somente sob a 
forma de “não cedas do teu desejo”, como também “não sucumbas ao teu 
gozo”. A psicanálise, como experiência ética, requer um posicionamento 
do sujeito diante de uma experiência que é da ordem da subjetivação, refe-
renciada pela radicalidade daquilo que é a falta, na relação com o desejo 
que o habita e com os imperativos do gozo que a ele se impõe. “Não cedas 
do seu desejo” é, pelo exposto, em outras palavras, “não sucumbas ao teu 
gozo”. Dessa forma, podemos entender a passagem lacaniana da ontologia 
para a henologia e a questão ética. 

 
Referências 

Almeida, W. D. (2014). A Aporia 11 e o projeto aristotélico de fundação da 
filosofia primeira. In L. Angioni (Org.). Lógica e ciência em Aristóteles. 
Campinas: Editora Phi. 

Braunstein, N. (2007). Gozo. São Paulo: Escuta. 
Freud, S. (1988). Obras completas. Buenos Aires: Hyspamerica. 
Hegel, F. (1988). Principios de filosofía del derecho. Barcelona: Edhasa. 



  Daniel Omar Peres  

62 

Hegel, F. (2005). Enciclopedia de las ciencias filosóficas en compendio. 
Madri: Alianza Editorial. 

Juranville, A. (1987). Lacan e a Filosofia. Rio de Janeiro: JZE. 
Kant, I. (2005) Crítica da Razão Prática (Traduzido por Valério Rohden). 

São Paulo: Editora Martins Fontes. 
Khel, M. R. (2002). Sobre ética e psicanálise. São Paulo: Companhia das 

Letras. 
Lacan, J. (1985a). O seminário: Livro XI – Os quatro conceitos fundamentais. 

Rio de Janeiro: JZE. 
Lacan, J. (1985b). O seminário: Livro XX – Mais ainda. Rio de Janeiro: JZE. 
Lacan, J. (1995). O seminário: Livro V – As formações do inconsciente. Rio 

de Janeiro: JZE.  
Lacan, J. (1997). O seminário: Livro VII – A ética da psicanálise. Rio de 

Janeiro: JZE. 
Lacan, J. (1998). Escritos. Rio de Janeiro: JZE. 
Lacan, J. (2003). Outros escritos. Rio de Janeiro: JZE. 
Lacan, J. (2005) O seminário: Livro X – A angustia. Rio de Janeiro: JZE. 
Lacan, J. O seminário: Livro XIX – O pior. Disponível em: 

http://staferla.free.fr/S19/S19.htm. Acessado em 13 de maio de 2018. 
Couloubaritsis, L. (1992). Le statut de l’Un dans la “Métaphysique”. Revue 

Philosophique de Louvain, 90(88), 497-522. 
Miller, J.-A. (1997). Lacan elucidado: palestras no Brasil. Rio de Janeiro: 

JZE.  
Miller, J.-A. (2002). Percurso de Lacan: uma introdução. Rio de Janeiro: 

JZE. 
Miller, J.-A. (2005). Los Usos del lapso. Buenos Aires: Paidos. 
Rinaldi, D. (1996). A ética da diferença. Rio de Janeiro: EdUERJ/JZE. 
Roudinesco, E. (2008). A parte obscura de nós mesmos: uma história dos 

perversos. Rio de Janeiro: JZE. 
Roudinesco, E. (1994). Jacques Lacan: esboço de uma vida, história de um 

sistema de pensamento. São Paulo: Companhia das Letras. 



  Lacan contra a ontologia  

63 

Sade, M. de. (2003). A filosofia na alcova. Rio de Janeiro: Iluminuras.  
Uždavynis, A. (Org.). (2009). e heart of Plotinus: e essential of 

Enneads. Including Porphyry's On the cave of the nymphs. 
Bloomington, World Wisdom, Inc. 

Valas, P. (1990). Freud e a Perversão. Rio de Janeiro: JZE. 
Valas, P. (2001). As dimensões do gozo: do mito da pulsão à deriva do gozo. 

Rio de Janeiro: JZE. 



64 

Microesferologia e ontologia da intimidade 
Juliano Garcia Pessanha 

Esferas I inicia-se com a descrição fenomenológica de dois aliados em 
uma comunidade insuflada: um menino na sacada brinca com as bolhas 
de sabão que sopra para o alto. Encantado, ele acompanha o trajeto da bo-
lha e é como se o percurso dela, o seu manter-se no voo, dependesse da 
atenção extasiada dele. Fora de si e longe de sua base corporal, acompanha 
extaticamente a bolha, garantindo que ela não estoure prematuramente. A 
atenção do menino derramada e embebida na bolha a anima na mesma 
medida em que o voo sustentado da bolha o anima. Esse “ser-um-no-ou-
tro”, esse dois em um, diz de uma relação específica em que crio alguma 
coisa na mesma medida em que sou criado pela coisa que crio. Esse tipo 
de relação paradoxal e surreal é impossível de ser descrita em termos do 
repertório da filosofia moderna. A gramática sujeito-objeto, herdeira da 
metafísica grega da substância, impede que se nomeie o espaço íntimo. Se 
nomeio o menino como “um sujeito cartesiano aferrado ao seu locus pen-
sante sem extensão, a observar uma coisa extensa [a bolha de sabão] em 
sua trajetória com dimensão pelo espaço” (Sloterdijk, 2016, p. 20), então 
eu teria ficado cego para o que se passa ali entre aqueles dois. 

Ao lado da situação do menino e da bolha de sabão, Sloterdijk elege a 
relação entre Deus e Adão, tal como aparece na narrativa bíblica, como um 
segundo paradigma de relação íntima. Segundo esse relato, Deus aparece 
em um primeiro momento como um ceramista que produz um boneco 
oco. Apenas em um segundo tempo, revela-se que o oco, a natureza 
vascular de Adão, o constitui em canal para um inspirador. Deus sopra nas 
narinas de Adão e, do ponto de vista desse pacto pneumático, Deus tam-
bém depende da animação do insuflado para se animar. Nas palavras de 
Sloterdijk, acerta quem percebe que “o assim chamado autor [ser originá-
rio criador] não preexiste ao trabalho pneumático, mas engendra-se sin-



 Microesferologia e ontologia da identidade  

65 

cronicamente com esse próprio trabalho, num confronto interior com seu 
semelhante” (Sloterdijk, 2016, p. 39). Trata-se de uma aliança ressoante, 
exercendo-se originariamente, e não há um primado ou uma antecedência 
ontológica de Deus. 

Esses dois paradigmas de relação íntima (o menino e a bolha; Deus e 
Adão) bastam para notar que, para Sloterdijk, o primeiro, o mais elemen-
tar, aparece desde o início como dualidade correlativa; o início é consub-
jetivo, e não intersubjetivo conforme as fenomenologias precedentes. O 
originário é pensado sempre como teoria dos pares. A ontologia sloterdijkiana 
parte do dois e não do um. Sem esse dueto prévio dos mimos animadores 
não há ebulição nem nascença do um. Ninguém existe antes do seu anima-
dor. A natureza vascular (oca) do homem exige o soprador vivificante. 

Para Sloterdijk, o ser humano é um canal oco e penetrável e, se ele não 
for visitado e preenchido por hóspedes duradouros, pode contrair um 
“catarro ontológico incurável” (Sloterdijk, 2007, p. 176) e não adquirir a 
dimensão da interioridade. O que chamamos de interioridade é o resultado 
de expropriações apropriadoras, mergulhos extáticos e gestos canibaliza-
dores. Pensar a intimidade é pensar a área dessas ações e adentrar nesse 
tráfego de gestos incorporadores: a intimidade, essa imersão abissal no 
mais próximo, constitui uma região vedada a todos aqueles que permane-
cem reféns da linguagem sujeito/objeto. Paradoxalmente, a psicanálise 
freudiana, porque aprisionada nessa linguagem objetivante e ancorada 
num “dogmatismo individualista, impregnado por uma ontologia reifica-
dora” (Sloterdijk, 2016, p. 422), não consegue nomear o espaço matriarcal 
e tem uma relação fóbica com o território vago e pastoso das misturas 
simbióticas. Uma das virtudes de Esferas I é que nele o ontologista do 
íntimo logra uma semântica adequada para adentrar nesses campos do 
início e consegue realizar uma síntese filosófica de vários achados clínicos 
pós-winnicottianos. Se Heidegger já havia removido o entulho objetivante 
presente na psicanálise vienense sem, no entanto, plantar nada de positivo 
no terreno desconstruído, Sloterdijk, seu sucessor e complementador, 



 Juliano Garcia Pessanha  

66 

encontrou a semântica adequada para adentrar o território misterioso da 
antropogênese. 

Em uma representação possível, partir de sujeito e objeto equivale a 
partir de dois círculos inteiriços e consistentes. Começar dessa relação, 
entretanto, seria iniciar do “quilômetro quinze”, pois um bebê humano não 
é ainda um sujeito dotado de psiquismo e capaz de se relacionar com 
objetos. A representação teria de ser a de um círculo dentro de outro e 
mostrar como só pouco a pouco o bebê emergirá como um ser separado a 
ter a consistência do círculo inteiriço. A linguagem sujeito/objeto falsifica 
o campo das dualidades arcaicas. Neste, o dueto ressoante tem de tocar 
junto por muito tempo até que o repertório tenha entranhado numa das 
partes a ponto de ela conseguir tocar sua peça em outras circunstâncias e 
sem a presença do complementador. Só então, somente após muita 
“musculação” conjunta, o sujeito em devir poderia desempenhar sua parte 
sozinho em outros contextos. Sozinho aqui significa exatamente o contrá-
rio de solidão; o ter sido acompanhado, ter incorporado um repertório no 
encontro com o outro. A analítica sloterdijkiana é uma analítica do estar-
acompanhado, enquanto a de Heidegger, existencialista no sentido proble-
mático da palavra, é a da solidão. 

Outra das virtudes de Esferas I é abrir os olhos do leitor para as várias 
legalidades esferológicas e suas semânticas específicas. Assim, se estamos 
no espaço inicial, onde o infante vai ser animado e dotado de alma, deve-
mos falar apenas de não-objetos e pré-sujeitos. Nos duetos pré-objetivos e 
formativos – constitutivos da vida, o outro é o complementador íntimo e 
o gênio aliado, mas nunca um objeto. Objeto é aquilo cuja “deixabilidade” 
não afeta a consistência do sujeito. Já a perda do complementador íntimo 
é de outra natureza, pois ela é simultaneamente a perda do sujeito em vias 
de constituição. Essa mutação semântica concernente à discriminação da 
legalidade esferológica esclarece, por exemplo, uma questão como a da 
melancolia. Falar da perda do objeto no caso da melancolia é um exemplo 
de equívoco de legalidade esférica: o melancólico não é alguém que “per-
deu um objeto”, mas alguém de quem foi arrancado demasiadamente cedo 



 Microesferologia e ontologia da identidade  

67 

o não-objeto complementador. Para Sloterdijk, o “estado de ânimo depres-
sivo-melancólico é a resposta adequada do indivíduo amputado do nobje-
to [não-objeto], à atrofia do seu campo psíquico” (Sloterdijk, 2016, p. 423). 

Se o um emerge do dois, e a própria interioridade humana é o 
precipitado de escavações e do mergulho de outros em mim, é mais 
apropriado não falar de indivíduo, mas de divíduos. O divíduo seria o mais 
originário e, nesse sentido, o ser humano não coincide com a unilateral-
dade do Dasein heideggeriano solitário e vazio de qualquer intimidade. Se 
a questão de Sloterdijk com Freud está ligada ao caráter objetificante da 
sua linguagem, com Heidegger, seu mestre decisivo e antecessor imediato, 
a questão fundamental da qual surgiu o próprio projeto Esferas tem a ver 
com o caráter abstrato da proposição do ser-no-mundo. De fato, Heidegger 
não consegue qualificar o ser-em (In-sein): o ser ou estar dentro do mundo. 
Ele pensa a irrupção originária na qual estamos suspensos dentro do nada, 
mas não o continente de pertencimento a partir do qual podemos dizer 
onde estamos quando estamos no mundo. Para Heidegger, e para muitos 
de seus seguidores no romantismo do aberto e do evento, é como se algo 
de essencial se perdesse quando nos localizamos mundanamente. Sloter-
dijk mostra de forma clara, contrariando a doxa propalada em manuais, 
teses e artigos, que Heidegger, embora tenha colocado seriamente a ques-
tão do ser-no-mundo e insistisse tanto no tema do enraizamento no mun-
do, nada sabia dos modos como esse enraizamento se realiza. A incitação 
filosófica de Heidegger aponta sempre para o ser-na-fronteira e para a 
experiência do acontecer original do mundo. Quer se tome Ser e tempo ou 
o pequeno opúsculo Que é metafísica? ou ainda outro texto, sempre 
leremos que é apenas quando a familiaridade escorre para o ralo e o ente 
emerge na estranheza, que se pode apreender a situação originária e o 
quem do Dasein. “[…] ser aí quer dizer: estar suspenso dentro do nada!” 
(Heidegger, 1979, p. 41). Estar suspenso dentro do nada ou “estar entre 



 Juliano Garcia Pessanha  

68 

(Das Zwischen) a essenciação do seer1 e a entitude do ente” (Heidegger, 
2015, p. 17). Nada disso diz do estar no mundo calmo e sossegado. Para o 
pensador de Freiburg, o estar caído e apoiado no ente equivale a um estar-
em-pecado2 e o homem que coincide com a sua determinação mundana é 
para Heidegger sempre alguém suspeito de não ter percebido que se 
encontra sequestrado. É apenas quando ele descoincide e difere da deter-
minação mundana que pode ganhar a si novamente. 

Para Sloterdijk, não há motivos para desconfiar da determinação 
mundana, pois ela nasce criativamente no encontro com aliados íntimos. 
É nas relações fortes, completamente ausentes da analítica de Ser e tempo, 
e nas experiências de ressonância radical, nas quais o encontrado é uma 
criação minha, que simultaneamente me constitui e me cria, que emerge o 
repertório existencial e o si mesmo. É como no exemplo já dado no conví-
vio do menino com sua bolha de sabão. Se ele ali adquire consistência e se 
expande é exatamente porque a bolha de sabão é uma criação sua e não 
uma exterioridade qualquer. Se usasse a linguagem objetal da psicanálise, 
dir-se-ia que a bolha de sabão é um objeto-eu-mesmo, um (ob)je, em fran-
cês, e é apenas no mimo desse espaço de ressonâncias onde o menino é um 
mago-criador que ele adquire a musculatura vertebrada do si mesmo e 
escapa do vazio invertebrado da desterritorialização. Se o si mesmo cresce 
no calor da amizade e do encontro, não há razão para que esse si-mesmo 
(Selbst) não coincida consigo próprio ou para se supor que ele está aliena-
do. Não há também porque desfazer ou desconstruir o que surgiu a partir 

 
1 Solução adotada pelo tradutor Marco Antonio Casanova para Seyn, conforme a grafia 
heterodoxa de Heidegger nesta obra. “Ser”, em alemão, se grafa com “i” no lugar do “y”.  
2 Quem acompanhou a primeira onda da recepção heideggeriana no Brasil, formada pelos 
estudiosos Ernildo Stein, Emanuel Carneiro Leão e João Augusto A. Amazonas 
Macdowell, sabia disso, pois este último já mostrara em A gênese da ontologia fundamen-
tal de Martin Heidegger, sua dissertação defendida e publicada na Pontificia Università 
Gregoriana, Roma, em 1969, e editada no Brasil no ano seguinte, que os principais 
existenciais heideggerianos tinham protótipos cristãos e eram resultantes de laicizações da 
teologia.  



 Microesferologia e ontologia da identidade  

69 

da incorporação produtiva daquilo que se ofereceu à altura do gesto 
canibalizante. 

O Ser e tempo de Heidegger desconhece a esfera íntima e a dimensão 
do acompanhamento. Ao encabeçar a xenofilia das ontologias contempo-
râneas, Heidegger e a grande maioria dos filósofos do século recém-
encerrado não poderiam descrever ou soletrar o que acontece no jogo do 
menino e da bolha de sabão, esse belo jogo demiúrgico no qual o mundo é 
criado. Estariam cegos para acontecimentos decisivos. As análises de Ser e 
tempo sobre o ser-com cotidiano, olhadas retrospectivamente à luz de 
Esferas I, espantam pela insuficiência. Não há irmãos juramentados, casais 
apaixonados e muito menos bebês mamando nos peitos de mães. Na analí-
tica heideggeriana, encontramos sapateiros, marceneiros e leiteiros, mas 
nunca uma mãe ou uma namorada. Os outros, para Heidegger, vêm ao 
encontro “a partir do mundo em que o Dasein se mantém, de modo essen-
cial, empenhado em ocupações guiadas por uma circunvisão” (Heidegger, 
2006, p. 175). Vale dizer que é o caráter utensiliar da mundanidade do 
mundo que dá o tom à analítica do com, quando, na verdade, a operação 
está invertida, pois é apenas a partir de um certo tipo de estar-com (o ser-
um-no-outro) e da estada na estufa imunológica que posso adentrar o 
mundo e nele me enraizar. É na discussão do enraizamento no mundo que 
Sloterdijk se autocompreende como um continuador e um crítico de Hei-
degger: “somos da opinião de que o interesse de Heidegger pelo enraíza-
mento, na medida em que se pode salvar algo dele, só terá suas legítimas 
pretensões atendidas mediante uma teoria dos pares, dos gênios, da 
existência completada [complementada]” (Sloterdijk, 2016, p. 309). 

O enraizamento no mundo é assunto inter-humano. O pensamento 
da diferença ontológica ao se deter no rasgo da eventualização do ser no 
ente não tem repertório suficiente para pensar a diferença entre o estar 
exposto, o estar no puro exterior e o estar ocupando um espaço interior. 
Essa é, para Sloterdijk, a diferença fundamental. Para pensar o adentra-
mento no espaço interior, é preciso entender de aliados, acompanhantes e 
ressonâncias. O exterior e a perplexidade seriam nosso endereço perma-



 Juliano Garcia Pessanha  

70 

nente, e o enigma, nossa única matriz se o ente jamais chegasse até nós 
convidativamente e numa área de hospitalidade. É uma área de hospital-
dade aquela em que o “bilu-bilu” dito pelo anfitrião complementador real-
mente nos convence de que aquilo que tomamos para nós, longe de ser 
uma mera coisa diante dos olhos ou um utensílio é uma criatura nossa viva 
e pulsante. O abraço do aliado delimita a fronteira de um ovo, um envol-
tório protetivo no interior do qual aquilo que vem ao encontro adquire 
uma feição familiar e uma digital humana. Se estamos Dentro, já não 
estamos soltos ao “pé das coisas e ao pé das pessoas” (Sloterdijk, 2008, p. 
164). A delimitação do abraço opera uma transfiguração, pois o que surge 
nesse espaço, longe de ser uma simples coisa no jorro estranho de uma 
fulguração alética, passa a ser, na medida em que nomeados e tocados pelo 
aliado, uma coisa-amiga, uma entidade-benigna, que se derrama sobre 
mim, me povoando e me retirando lá de Fora. Ser resgatado da exteriori-
dade é experimentar alguma coisa como um demônio benigno que me 
possui e me toma no mesmo momento em que eu a tomo – como é o caso 
do leite materno. Sloterdijk diz que se a dose de leite materno fosse um 
sujeito e não um ente, se fosse um demônio benigno, se poderia dizer sem 
exagero que ele toma posse do seu consumidor e se instala como um 
ocupante que pensa ficar por longo prazo.  

 
Sem dúvida esse seria um método plausível para derivar a animação 
do infans de sua convivência com demônios. Receber uma alma não 
seria, então, nada mais que cair sob o domínio de uma obsessão 
benéfica, por meio de contato espiritual [com espíritos] e 
incorporações produtivas. (Sloterdijk, 2016, p. 88) 

 
Adentrar no mundo não coincide, portanto, com o nascimento 

biológico, mas tem a ver com a participação em relações de proximidade 
no interior de receptáculos autogerados, que paradoxalmente contêm a si 
mesmos. Nesse sentido, “um par ‘consistente’ é um contentor autógeno 
deste tipo, um autorreceptáculo” (Sloterdijk, 2007, p. 119). Se um “par 



 Microesferologia e ontologia da identidade  

71 

consistente” é uma espacialidade, há de se descrever fenomenologicamente 
esse espaço a fim de realmente compreendermos “onde estamos quando 
estamos no mundo”. Estamos na própria casa ou no aeroporto? Estamos 
no interior da placenta, no berço ou em uma reunião de executivos da era 
globalizada? Mais importante: chegamos a ter alguma feição ou ficamos 
desenraizados sem saber quem somos e quem são os outros? A principal 
deficiência da analítica heideggeriana de Ser e tempo diz respeito à questão 
da espacialidade existencial. Heidegger faz anúncios e assina promissórias 
que não pagará. Para Sloterdijk, Heidegger acerta ao falar negativamente e 
mostrar que não estamos no mundo feito bonecas russas (o que equivale a 
destituir o reino plurimilenário da metafísica e da física dos receptáculos), 
mas ele decepciona o seu leitor quando tenta explicitar positivamente o 
estar-no-mundo no sentido do poder-estar-em-casa e do habitar. A 
semântica existencial heideggeriana é deficitária quando trata de dar conta 
da familiaridade e das suas matrizes. Se as análises heideggerianas da 
filosofia cartesiana também apontam para o esquecimento do ser-em e do 
ser-no-mundo no pensamento moderno, quando Heidegger, por sua vez, 
formula seus próprios enunciados positivos sobre a espacialidade do 
Dasein, não temos mais do que poucas páginas ou mesmo alguns 
parágrafos sobre desafastamento (Entfernung) e a orientação (Ausrich-
tung). Para Sloterdijk, a sinfonia prometida nos acordes da abertura fica 
interrompida, e o leitor sente-se fraudado. É precisamente para preencher 
esse déficit que a palavra Esferas toma a cena. 

Pode-se, portanto, formular sinteticamente que se Heidegger pensa o 
movimento e o salto mundo adentro, evocando “o modo de ser de uma 
entidade que na mesma medida em que está no mundo, está no salto para 
o mundo” (Sloterdijk, 2008, pp. 90-91), o ex-reitor de Karlsruhe, menos 
refratário aos caseiros e aos amigados, logra pensar o instalar-se em um 
Interior. É essa relação positiva com o instalar-se que transparece no ter-
mo-guia Esferas. Não se trata apenas de que é difícil existir suspenso num 
salto sem apoio, mas de constatar que Heidegger não consegue pensar a 
aterrissagem a não ser como uma perda e uma narcotização. Para pensar a 



 Juliano Garcia Pessanha  

72 

aterrissagem ou o mergulho para o interior, a analítica heideggeriana não 
poderia compreender o ser-aí a partir de “um [pretenso] impulso essencial 
para a solidão” (Sloterdijk, 2016, p. 308).  

 “A analítica do Onde existencial exige, consequentemente, que se 
coloquem entre parênteses todas as sugestões e sentimentos de uma 
solidão essencial, para se certificar das estruturas profundas do Dasein 
acompanhado e completo [complementado].” (Sloterdijk, 2016, p. 308) 

Para Sloterdijk, no que diz respeito a este tipo de tarefa,  
 

[…] o primeiro Heidegger permaneceu um existencialista, no sentido 
problemático do termo. Ao voltar-se apressadamente para a questão 
do Quem, ele deixa para trás um sujeito existencial solitário, fraco e 
histericamente heroico, o qual julga que deve ser o primeiro a morrer 
e vive no lastimável desconhecimento dos motivos mais ocultos de 
sua integração às intimidades e solidariedades. (Sloterdijk, 2016, p. 
308) 

  
O interessante nessas passagens é que Sloterdijk não está falando de 

opções teóricas abstratas, mas do umbigo do pensador Heidegger e das 
consequências políticas da sua incapacidade de enxergar micro e macroes-
ferologicamente. Um homem desenraizado sonha intimizar-se com o povo 
mais próximo da mesma maneira que um menino desencontrado da 
periferia sonha tornar-se um líder de torcida organizada ou de alguma 
gangue. São nos movimentos de mergulho e de absorção que o sujeito 
busca ilusoriamente uma participação. Para Sloterdijk, “Quem se deixa 
sugar pelo turbilhão, embora pareça estar aqui, vive em outra esfera, em 
um cenário distante, em um ‘Lá’ interior impenetrável” (Sloterdijk, 2016, 
p. 308). 

Se Heidegger reprovava na fenomenologia husserliana o fato de ela 
ser cega tanto para o ser dos instrumentos quanto para o ser-para-a-morte, 
Sloterdijk mostra que Heidegger é cego para os fenômenos esferológicos. 
A esfera certamente não é algo constatável empiricamente, mas ela está 
presente, a seu modo, sempre que nos deparamos com seres humanos. 



 Microesferologia e ontologia da identidade  

73 

Trata-se apenas de conquistar o olhar para esse realissimum e para o mais 
notório, que é o arredondamento espontâneo que acontece entre seres 
humanos3. A cegueira heideggeriana para o fenômeno esferológico impe-
diu-o não só de pensar a estabilidade do habitar (que não tem nada a ver 
com a inquietante extimidade da habitação no Heidegger tardio), mas 
também o impediu de esclarecer a diferença entre o “onde” da política e o 
“onde” matricial do ponto de partida. Para Sloterdijk, a obra tardia de 
Heidegger vive da ressaca do revolucionário frustrado após a tentativa de 
aterrissagem no colo do povo mais próximo. Desfeito o delírio de grande 
líder de movimento, Heidegger retira-se dos empreendimentos políticos e  
 

Buscará futuramente sua salvação em exercícios de proximidade cada 
vez mais intimistas. Aferra-se obstinadamente à sua província anár-
quica e organiza visitas guiadas à casa do Ser – a linguagem – qual 
um porteiro mágico, equipado de pesadas chaves e sempre pronto a 
fazer um aceno cheio de sentido. (Sloterdijk, 2016, p. 309) 

 
Para Sloterdijk, Heidegger jamais voltou ao ponto que precisaria ter 

voltado, a saber, o de recolocar a pergunta pela disposição originária do 
mundo. Se o filósofo de Karlsruhe se encaminhou na direção de pensar o 
ser humano como um tipo de migrante que chega prematuramente do 
interior materno e que depende, por isso, de mecenatos biológicos e mi-
mos de seres que emprestem seus próprios corpos para que esses, como 
pequenas arcas e escudos íntimos, controlem inclusive o quantum, o volu-
me de mundo que pode entrar no interior da célula de intimidade, o pensa-
dor de Freiburg fincou estaca na exterioridade e no clarão inquietante da 
experiência do acontecimento do ser. Como Sloterdijk dirá na entrevista 
concedida a Hans-Jürgen Heinrichs e publicada em livro com o título O sol 
e a morte, Heidegger fundou uma religião da clareira, e, para essa religião, 

 
3 A espacialidade interior animada é um redondo não geométrico, conforme as palavras de 
Bachelard na epígrafe de Esferas I: “A dificuldade que tivemos de vencer ao escrever este 
capítulo foi a de afastar-nos de toda evidência geométrica. Noutras palavras, tivemos de 
partir de uma espécie de intimidade do redondo” (Bachelard, 2012, p. 22). 



 Juliano Garcia Pessanha  

74 

o mais decisivo é que os homens já não decidam nada a não ser a “meditar 
sobre esse clarão luminoso e aprender a temerem-se à luz desse clarão 
como Unheimliche, estranhos inquietantes” (Sloterdijk, 2007, p. 94).  

Se o retiro de Heidegger e seu finca-pé na afeição pela inicialidade nua 
faz dele um mestre religioso comparável a Lao-Tsé ou Nargajuna, Sloter-
dijk, pensador dos trânsitos e passagens, é alguém que pode pensar a 
política. Só pode ter repertório e competência para pensar a política aquele 
que é capaz de compreender as migrações do pequeno ao grande e o 
transporte ou “transferência” de familiaridade e confiança desde os peque-
nos espaços até as estruturas macrossociais. Se os humanos são seres da 
familiaridade – e o são efetivamente! –, o pensamento de Heidegger será 
sempre minoritário e jamais fará época4.  

Como escreveu Hannah Arendt na sua famosa apologia comemora-
tiva do aniversário de oitenta anos de Heidegger, há sempre um poder de 
se espantar diante do simples, mas algo bem diferente disso é “aceitar esse 
espanto como morada” (Arendt, 1987, p. 231). Sloterdijk, reconhecida-
mente um continuador em muitos aspectos das reflexões de Arendt, apesar 
de também criticá-la, diria que é impossível residir no espanto. Já uma 
simples casa humana é precisamente, como mostra Esferas III, uma máqui-
na de rotinas e hábitos. Para morar no espanto seria necessária a paradoxal 
acomodação mística na catástrofe esferológica, o que é assunto para 
minorias religiosas e seitas poéticas. Ao invés do delírio, segundo o qual o 
pastor do ser possa inaugurar uma nova clareira epocal com o seu chama-
do (que, na verdade, não é seu, mas do próprio ser) para fora do regime 
metafísico de experiência, seria mais sensato inverter sloterdijkianamente 
a questão e saber como conseguem sobreviver e ganhar alguma proteção 
os poucos pastores do ser que vivem no interior do construtivismo agressi-
vo da modernidade. Quanto de herança ou de renda eles teriam que ter? 

 
4 Como escreve ironicamente Sloterdijk, o pensar heideggeriano é ótimo para uma “época 
pós-missionária, pós-científica, pós-universalista e pós-voluntarista. Mas uma época assim 
não existe” (Sloterdijk, 2011, p. 38). 



 Microesferologia e ontologia da identidade  

75 

Como organizar uma proteção jurídica para os pastores legítimos? E quem 
faria o RH palaciano dos candidatos a pastor do ser?  

A ideia nutrida por Heidegger em Beiträge, de que haverá um dia uma 
época a-lética, um novo (outro) começo no qual o estremecer do Dasein 
re-esquentasse a história sob a figura do evento, é uma ideia religiosa revê-
ladora de ignorância em matéria antropológica. Sloterdijk considera não 
só que não haverá algo como uma superação da metafísica e da técnica, 
mas também a lucidez no trato dos assuntos humanos nos obriga a reco-
nhecer que o homem é, antes de tudo, um animal familiar, e a questão 
decisiva é compreender os processos de transmissão da confiança dos 
mundos pequenos para os grandes. Para um culturólogo e pensador 
político, tanto a questão do além-homem nietzschiano5 quanto a da quebra 
do sentido possibilitadora do habitar à luz do desamparo são questões 
extremamente minoritárias e mais aparentadas com o heroísmo romântico 
das vanguardas artísticas do século XX do que com a maioria dos homens, 
que vive assentada no sentido e na continuidade sustentadora de 
descontinuidades. O enaltecimento unilateral da descontinuidade pelas 
filosofias da diferença também mostra ignorância quanto à importância da 
continuidade para o ser humano. 

O fenômeno da catástrofe esferológica e do estresse espacial na 
microesfera, segundo Sloterdijk, conduz mais a figuras da psicose do que 
a figuras do pensamento. Quando o “ponto de partida para transferências 
positivas e criativas […] já está comprometido, as simbioses estão com-
taminadas, os espaços familiares de proteção e o biótopo da familiaridade 
estão atrofiados” (Sloterdijk, 2007, p. 152), surgem os “desequilíbrios de 
filiação” nos quais o indivíduo desenraizado já não tem noção de quem ele 

 
5 Nietzsche “contrapôs o ideal socialdemocrata da satisfação universal de necessidades 
humanas básicas à autoelevação dos poucos que são criativos em sua obra, e que vivem 
sob tensões grandes e máximas, embora a sociedade à sua volta há muito tenha decretado 
a palavra de ordem ‘deixe estar’. Faz tempo que não é mais possível termos dúvida do 
caráter minoritário e cultural e politicamente sem perspectivas dessa opção” (Sloterdijk, 
2002, p. 70). 



 Juliano Garcia Pessanha  

76 

é e do que leva ou não leva para o mundo. Se um menino brincou com o 
seu pai e seus olhos brilharam ao jogar futebol, e esse pai, então, presenteou 
esse menino com várias bolas de futebol cada vez mais bonitas em 
aniversários e sucessivos natais, e o menino se alegrou e voltou a se alegrar, 
pois o jogo com a bola não era uma imposição paterna, mas um gesto 
brotado no corpo desse menino, então, quando o menino em questão (a 
propósito, um menino não em questão) chegar ao mundo escolar, oriundo 
do mundo familiar, poderá dizer que gosta de futebol, e o professor de 
educação física o reconhecerá como um jogador, e o menino, provável-
mente, durante o período da educação infantil chamará este professor de 
tio6. Todavia, quando o espaço familiar está atrofiado e a estufa implodiu, 
o menino passa despercebido7 e, fora de qualquer relação, tentará se 
constituir com heróis virtuais ou figuras de desenho animado. Assim 
parece ter sido o caso do jovem tornado famoso pela mídia brasileira, mor-
to recentemente de câncer em Uberlândia, que havia se convertido no 
boneco Ken, namorado da Barbie. Como esse exemplo, os psicanalistas 
atuais contam de vários outros jovens pacientes que, por meio de cirurgias 
plásticas continuadas, procuram desenhar-se e constituir-se a partir de 
heróis e personagens virtuais. Foram meninos desse tipo que, nascidos há 
cerca de cem anos, no início do século XX, se agruparam atrás de Hitler. É 
nesse sentido que a esferologia e a analítica microesferológica revelam todo 
o seu potencial de análise política e permitem compreender a gênese dos 
indivíduos fascistas ou com tendências extremistas mais profundamente 
do que os filósofos, como aqueles da última geração da escola de Frankfurt, 
que trabalham com a categoria hegeliana do reconhecimento8. 

 
6 Chamar ou não um professor de “tio” é uma discussão esferológica. Paulo Freire, em seu 
livro Professora, sim; tia, não: cartas a quem ousa ensinar (2013), por exemplo, defende 
que o educador profissional, por não pertencer ao ambiente familiar, não pode ser chamado 
assim. Para ele, a escola situa-se já em outro regime de legalidade esferológica.  
7 Trabalhei o tema do “menino em questão” e da catástrofe esferológica na heterota-
natografia “Esse menino aí”, em Testemunho transiente (Pessanha, 2015, pp. 161-185). 
8 É o caso de Axel Honneth em Luta por reconhecimento: a gramática moral dos conflitos 
sociais. Sloterdijk não se utiliza dessa noção em suas análises do universo microesférico. 



 Microesferologia e ontologia da identidade  

77 

Vimos até agora que Sloterdijk se esforça para liberar-se do “fetichis-
mo da substância” e do “individualismo metafísico” na análise das relações 
humanas. Sua teoria acerca das dualidades arcaicas pretende colocar em 
questão a blindagem individualista bem como o primado da ocularidade e 
da imagem decorrentes da gramática sujeito/objeto. Para escapar desse 
repertório habitual, Sloterdijk recorre à noção de não-objeto de omas 
Macho9 e tenta conceber as dualidades iniciais menos oticamente e mais 
como duetos musicais, uma vez que as experiências acústicas não se 
deixam descrever em termos de relações objetais com algo situado em 
frente, mas em termos de ser-introduzido-na covibração musical. Com 
esse deslocamento, a esferologia pode afirmar que “toda animação é um 
acontecimento midiático – e que todos os distúrbios psíquicos são defor-
mações da participação, ou seja, doenças dos meios” (Sloterdijk, 2016, p. 
274). Isso quer dizer que se os duetos iniciais vibraram apaixonadamente 
em mútua devoção, no momento da quebra esferológica e do migrar 
desenraizador para novos mundos estranhos, não mais arredondados pela 
presença do aliado, o indivíduo pode seguir e ir adiante exatamente porque 
está carregado e dotado de recordações capazes de, como um pequeno 
Midas, integrar e amansar a exterioridade. Para a esferologia, o divíduo 
pode agora “perder” a mãe e seguir para mundos maiores, porque ela ou o 
aliado-chave já foi incorporado e faz parte dele. Entende-se aqui a crítica 
do pensamento esferológico à “antropologia trágica idiossincrática”, que é 
o pensamento de Jacques Lacan, na medida em que proclama a perda da 
mãe como um destino geral para o ser humano. Segundo o pensamento 
esferológico, são apenas alguns “azarados”, mas não todos os seres huma-

 
Microesferolegicamente falando, de nada adiantaria um reconhecimento sem 
acompanhamento e ressonância. Foi Lacan quem introduziu a categoria hegeliana de 
reconhecimento na psicanálise por meio de Kojève. Sloterdijk considera que a introdução 
desse elemento timótico (de Thymós) da luta pelo reconhecimento, no interior da erótica 
psicanalítica, faz implodir o “edifício doutrinário freudiano” (Sloterdijk, 2012, p. 30). 
9 Thomas Macho é filósofo da cultura e antropólogo dos meios. É um dos autores 
contemporâneos mais citados por Sloterdijk ao lado de alguns outros como: Dieter 
Claessens, Gotthard Günther e Heiner Mühlmann.  



 Juliano Garcia Pessanha  

78 

nos, os que ficaram desatendidos e amputados da mãe. Se esses poucos 
bebês abandonados e tomados por terríveis tensões de aniquilamento 
sentem-se reconfortados pela completude da autoimagem no espelho, a 
grande maioria dos bebês humanos não encontra nada demais na imagem 
especular ou pelo menos nada que já não estivesse delineado neles “há 
muito tempo […] no plano dos jogos de ressonância vocais, táteis, 
interfaciais e emocionais, bem como de seus depósitos [sedimentos] 
interiores” (Sloterdijk, 2016, p. 482). Um menino não abandonado “‘sabe’ 
muito bem e com muita precisão o que significa levar uma vida incólume 
no interior de uma dualidade que o carrega e o envolve” (Sloterdijk, 2016, 
p. 482) e ele não precisa da própria imagem para saber disso. Aquele que 
encontrou mamilos felizes e fadas bebíveis a velar seu berço e que foi 
escavado por invasões benevolentes e proveitosas não depende de certezas 
imaginárias e eidéticas para sustentar sua integridade. A certeza pré-
imaginária do poder ser-íntegro emana da gruta de amor e do clube de 
associados que habitam o menino como o precipitado resultante da 
ressonância entre bons aliados. Para Sloterdijk, todo o drama humano é 
que nem sempre o aliado é bom ou atento e se  

 
[…] o jogo de ressonâncias entre a criança e o seu vis-à-vis que a 
completa estiver carregado de ambivalência, negligência e sadismo, 
ela desenvolverá naturalmente uma tendência a se agarrar aos mais 
tênues momentos de experiência positiva de complementação – se-
jam estes as dúbias amabilidades das pessoas de referência, os sonhos 
de regressão autoerótica ou a identificação os heróis invulneráveis dos 
contos e mitos. (Sloterdijk, 2016, p. 483) 

 
Pode até mesmo acontecer que algum menino psicótico fuja do 

monstro que ele pressente sob a pele despedaçada para a ilusão figurativa 
de inteireza, que reina na imagem, mas isso é apenas um caso particular 
possível e jamais um teorema universal. Sloterdijk considera que Lacan 
universaliza a situação desse menino e transforma a instabilidade paranoi-
ca, que é uma característica da conformação do eu no imaginário, em algo 



 Microesferologia e ontologia da identidade  

79 

central. Para alguém cuja inteireza depende da imagem, apenas a sujeição 
à “lei simbólica permite escapar a uma psicose constitutiva” (Sloterdijk, 
2016, p. 483). Sloterdijk acredita que Lacan se entregou ao dogmatismo da 
protopsicose e isso porque ele estava comprometido “com interesses que 
não eram psicanalíticos, mas sim criptocatólicos, surrealistas e parafilosó-
ficos” (Sloterdijk, 2016, p. 484).  

Se a crítica da esferologia à psicanálise vienense era fácil de ser 
adivinhada, uma vez que os trabalhos de Freud10 estão marcados pela 
tendência objetivante, no que diz respeito a Lacan – que no curso A ética 
na psicanálise cunhou a expressão “a coisa” (la chose) para nomear um 
objeto psicológico pré-objetivo –, a crítica incide na ideia de que a perda 
da mãe apareça como um destino geral humano.  

 
As geniais explicações de Lacan sobre La Chose – em cujo conceito 
ressoa uma série harmônica que se estende desde a ideia de Deus em 
Meister Eckart até a coisa em si kantiana – são marcadas por ambigui-
dades insolúveis, de modo que fica impossível extrair dela seletiva-
mente o que se dirige para análise das comunhões nobjetais [não 
objetivas] e o que visa à edificante doutrina paulina revista pela, 
psicanálise e pela higiene psíquica, da interdição que torna possível o 
desejo. Permanece inaceitável, contudo, a maneira abusiva pela qual 
a corroboração da proibição do incesto por Lacan (cuja apresentação 
revela imediatamente seu catolicismo) desemboca em uma trágica 
antropologia idiossincrática. (Sloterdijk, 2016, p. 425) 

 
A afirmação de que todos somos órfãos de la chose implica, para 

Sloterdijk, um nivelamento dos males neuróticos e psicóticos. Se a solidão 
começa mesmo no berço e ela é inevitável e universal, então não há porque 
oferecer ajuda em catástrofes psíquicas. Melhor fundar uma schola filo-
sófica para seres fortes e acostumados com a solidão – uma escola de tipo 
neoantigo –, ou fazer parte de uma equipe de heideggerianos nadificados. 

 
10 A crítica mais forte ao espírito do pensamento freudiano encontra-se em Ira e tempo, 
obra na qual Sloterdijk afirma que Narciso e Édipo jamais poderiam ser tomados como 
“emblema da conditio humana” (Sloterdijk, 2012, p. 27). 



 Juliano Garcia Pessanha  

80 

Pode-se dizer resumidamente que, para Sloterdijk, o desejo de Lacan de 
aliar-se às rupturas do vanguardismo estético empobreceu sua psicanálise: 
a ideia de que o “eu” é lugar de alienação e que, portanto, a cura implicaria 
uma dissolução do “eu” – algo muito próximo de Bataille e Blanchot, por 
exemplo – é algo que pode transformar alguém em amigo de Salvador Dalí, 
mas, certamente, não traz muito para quem busca ajuda terapêutica, por-
que já se encontra despersonalizado e vivendo ansiedades psicóticas.  

Sloterdijk considera que a psicanálise é excessivamente ótica e 
orientada pelas noções de imago, objeto e espelho. Essas noções nada 
dizem do mundo primário, pois neste não há espelhos, mas jogos de res-
sonância e ecos afetivos. No mundo primário, não se pode falar de objetos 
e de relações subjetivas/objetivas, uma vez que tanto no interior pré-natal 
quanto no começo do mundo do recém-nascido os “reais sujeitos […] – 
sangue, líquido amniótico, a voz, a redoma sonora e o ar da respiração – 
são meios de um universo pré-óptico” (Sloterdijk, 2016, p. 291). Quanto 
aos espelhos, foi só muito tardiamente, nos séculos XIX e XX, que eles 
saturaram os lares. Durante milênios, não havia autocomplementação pos-
sível, e os seres humanos não viam a si mesmos. Sem este instrumento 
egotécnico de autocomplementação11, os teoremas pseudoevidentes de 
Freud e seus sucessores “sobre o assim chamado narcisismo e sobre um 
autoerotismo primário do ser humano mediado supostamente pela visão” 
(Sloterdijk, 2016, p. 180) não teriam se tornado populares. 

No estado inicial microesférico, há uma integração bipolar e ela nada 
tem a ver com a discreta reflexão especular de superfícies vítreas. Na unici-
dade dupla do espaço mãe-filho não há também que soletrar a gramática 
psicanalítica do objeto. Quando o ser-aí humano encontra-se na coabita-
ção fetal, as “coisas” que o circundam – líquido-amniótico, cordão e mem-

 
11 Esferas III desenvolverá uma teoria do individualismo e do estar só complementado e 
amparado por meios. O espelho é apenas o começo de um regime no qual progressivamente 
se substituem os complementadores humanos por meios egotécnicos e aparelhos de 
autocomplementariedade. Quando esse regime predomina, estamos numa “sociedade” 
moderna. 



 Microesferologia e ontologia da identidade  

81 

brana umbilical etc. – não têm o modo confrontador do objeto. O primeiro 
lugar é o aí placentário, e ele funciona como nutridor e acompanhante. A 
placenta não tem o modo do “em frente” e tampouco o feto é já um “em 
frente” (ele é ainda um pré-sujeito). Nesse aí inicial, concretamente 
qualificado12, o feto flutua e recebe o sangue placentário e, para descrever 
esta flutuação comum no meio fluido, é necessário aprender a linguagem 
dos não-objetos. Sloterdijk considera que uma linguagem teórica medial 
deve substituir as descrições feitas em termos de relações objetais. O 
sangue, nesse sentido, é o primeiro medium material entre dois indivíduos 
(Sloterdijk, 2016, p. 270). Também os acontecimentos sonoros no interior 
da mãe só se dão como não-objetos uma vez que  

 
[…] presenças sonoras não têm nenhum substrato concreto com que 
se pudesse deparar numa atitude face a face. A fisiologia da audição, 
enquanto estar-posto-em-vibração-comum torna evidente que o que 
está em jogo nas experiências acústicas são processos mediais que não 
podem ser representados na linguagem da relação com objetos. 
(Sloterdijk, 2016, pp. 271-272) 

 
Escutar é estar possuído pelo som. A teoria medial da intimidade deve 

muito às investigações de Alfred Tomatis e omas Macho no campo da 
pré-natalidade. Embora Sloterdijk seja crítico do “idealismo matriarcalista 
do sistema de Tomatis” (Sloterdijk, 2004, p. 188), esses dois autores ajudam 
a compreender a limitação dos conceitos fundamentais da psicanálise. Se 
esta última não encontrar uma linguagem mais apropriada para falar da 
proximidade humana, o aprisionamento no idioma filosófico do objeto faz 
da própria prática psicanalítica um “sistema apto a repelir as experiências 
de proximidade” (Sloterdijk, 2016, p. 267). O ser humano não começa sua 
vida num panóptico de objetos parciais e imagens, mas participando em 

 
12 As passagens de Esferas I referentes à placenta esclarecem bem o empreendimento 
sloterdijkiano de uma analítica do espaço radicalmente concreta e antiespeculativa. Parte 
do aí no espaço intrauterino até o estar nas espumas do homem contemporâneo no mundo 
globalizado.  



 Juliano Garcia Pessanha  

82 

circunstâncias mediais de animação. Já o líquido amniótico transmite 
ondas sonoras através dos ossos do feto e quanto às experiências do recém-
nascido, foco da atenção do antropólogo dos meios, omas Macho, o uso 
da voz no meio aéreo “assegura a ligação com a mãe fora da caverna 
corporal” (Sloterdijk, 2016, p. 272). A troca de sons entre mãe e filho, a 
escuta mútua da díade equivale a um cordão umbilical acústico. A esfera 
bipolar inicial é acústica e não tem caráter objetal. O mesmo deve ser dito 
do ar respirado: ele é uma magnitude medial que não tem qualidade 
objetiva.  

 
O ar, da maneira como se apresenta na primeira experiência, possui 
inconfundíveis qualidades de nobjeto [não objetivas], pois garante ao 
sujeito em formação uma primeira possibilidade de exercer 
espontaneamente sua autonomia respiratória sem, no entanto, jamais 
aparecer como uma coisa com a qual seria preciso estabelecer uma 
relação. (Sloterdijk, 2016, p. 273) 

 
O complexo fundamental ar-respiração-eu também aponta para a in-

digência do léxico psicanalítico. Espera-se que novos pensadores esferoló-
gicos atentos aos acontecimentos mediais de animação possam contribuir 
e alargar a semântica pós-kantiana da psicanálise que prende até psicana-
listas considerados inventivos. 

 
Referências 

Arendt, H. (1987). Homens em tempos sombrios (Traduzido por Denise 
Bottmann). São Paulo: Companhia das Letras. 

Bachelard, G. (2012). A poética do espaço (Traduzido por Antônio de 
Pádua Danesi). São Paulo: Martins Fontes. 

Freire, P. (2013). Professora, sim; tia, não. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 
Heidegger, M. (1979). Que é metafísica. Heidegger (Traduzido por Ernildo 

Stein, Coleção Os Pensadores). São Paulo: Abril Cultural. 



 Microesferologia e ontologia da identidade  

83 

Heidegger, M. (2006). Ser e tempo (Traduzido por Márcia Sá Cavalcante 
Schuback, 8. ed.). Petrópolis: Vozes. 

Heidegger, M. (2015). Contribuições à filosofia: do acontecimento apropria-
dor (Traduzido por Marco Antonio Casanova). Rio de Janeiro: Via 
Verita. 

Jongen, M., Hemelsoet, K. e Tuinen, S. van (Orgs.). (2009). Die Vermessung 
des Ungeheuren. Munique: Wilhelm Fink. 

Macdowell, J. A. A. (1970). A gênese da ontologia fundamental de Martim 
Heidegger. São Paulo: Herder/USP. 

Pessanha, J. G. (2015). Testemunho transiente. São Paulo: Cosac Naify. 
Sloterdijk, P. (2002). O desprezo das massas: ensaio sobre lutas culturais na 

sociedade moderna (Traduzido por Claudia Cavalcanti.). São Paulo: 
Estação Liberdade. 

Sloterdijk, P. (2004). Esferas II. (Traduzido por Isidoro Reguera). Madri: 
Siruela. 

Sloterdijk, P. (2007). O sol e a morte. (Traduzido por Carlos Correia 
Monteiro de Oliveira). Lisboa: Relógio d’Água. 

Sloterdijk, P. (2008). O estranhamento do mundo. (Traduzido por Ana 
Nolasco). Lisboa: Relógio d’Água. 

Sloterdijk, P. (2009). Esferas III. (Traduzido por Isidoro Reguera). Madri: 
Siruela. 

Sloterdijk, P. (2011). Sin salvación: tras las huellas de Heidegger. (Traduzido 
por Joaquín Chamorro Mielke). Madri: Akal. 

Sloterdijk, P. (2012). Ira e tempo: ensaio político-psicológico. (Traduzido por 
Marco Antonio Casanova). São Paulo: Estação Liberdade. 

Sloterdijk, P. (2016). Esferas I: bolhas. (Traduzido por José Oscar de 
Almeida Marques). São Paulo: Estação Liberdade.  



84 

A psicanálise aplicada de Winnicott como 
guia para se pensar em uma ontologia  

Eder Soares Santos 

1. Introdução

Entende-se, geralmente, ontologia pelo estudo do ser. Porém, a partir
de Heidegger em Ser e tempo (2001), demo-nos conta de que esse conceito 
esteve, por muito tempo, comprometido e mal-entendido. Segundo ele, a 
tradição filosófica considerou que, ao tratar de ontologia, estava fazendo 
uma investigação sobre o ser, mas enganava-se, pois estava a tratar do ente. 
Sua proposta, em síntese, era a de remover o entulho legado pela tradição 
e, então, lidar com a questão do ser tal como um dia foi tematizada pelos 
grandes pensadores gregos. Ontologia passa, então, a ser o estudo sobre a 
questão do ser. 

O título do texto que ora se apresenta, consequentemente, poderia ser 
lido como o estudo da questão do ser em Winnicott. Em certo sentido, sim, 
porém não exatamente nos termos heideggerianos. Ontologia em Winni-
cott se deixa ler como um estudo da questão de ser (Cf. Santos, 2009, 2013). 

Embora a ontologia winnicottiana aponte para outros horizontes 
quando comparada à heideggeriana, as “ontologias” desses dois autores se 
tocam em alguns pontos como veremos adiante.  

É possível dizer que em Heidegger, mesmo tendo sido esquecida, 
entulhada, mal elaborada, a questão do ser sempre esteve presente por trás 
de todas as considerações filosóficas. O ser sempre esteve aí (Da), mesmo 
quando não era tema de investigação. No caso de Winnicott, porém, ser é 
algo ao qual devemos chegar, se o ser se realiza, acontece, então, estamos 
em condições de discutir qualquer questão sobre ele. Assim, Heidegger e 
Winnicott mantêm-se equidistantes, e, neste equidistar, torna-se possível 
estabelecer um espaço para relações entre suas teorias. 



 A psicanálise aplicada de Winnicott como guia para se pensar em uma ontologia  

85 

2. Winnicott e Heidegger: guias ontológicos 

Comparado à psicanálise tradicional, Winnicott, ao abordar a nature-
za humana a partir da ideia do amadurecimento inicial do homem, viu-se 
não só obrigado a alterar a linguagem que descreve esses estágios iniciais, 
como também teve, conscientemente ou não, que alterar as bases ontológi-
cas sobre as quais suas ideias se assentam – sendo esse um dos elementos 
que permitem destacar a sua mudança paradigmática. Sua concepção so-
bre o ser e continuar-a-ser toca o tema essencial da teoria heideggeriana 
presente em Ser e tempo, a saber: o existir humano é, no seu fundamento, 
um acontecer temporal e finito. Esse caráter fundamental do existir huma-
no presente na psicanálise de Winnicott aponta, por um lado, para o fato 
de que a fenomenologia existencial pode lançar alguma luz na compreen-
são dos componentes ontológicos dessa psicanálise. Por outro lado, tam-
bém é possível perceber que certas discussões avançadas pela teoria 
winnicottiana instigam e aclaram indagações ainda pendentes na teoria 
heideggeriana como a questão da nascencialidade, da corporeidade do ser-
o-aí (Dasein) e do chegar ao poder-ser do ser-o-aí.  

Tomando por base a noção de paradigma desenvolvida por omas 
Kuhn, pode-se destacar alguns dos componentes ontológicos que formam 
a matriz disciplinar da teoria do amadurecimento de Winnicott, a saber: a 
preocupação e o cuidado maternos, a criatividade, as conquistas de tempo, 
espaço e realidade, a transicionalidade, o Eu Sou ou, se se quiser, a ideia de 
unidade, e as questões relativas à angústia impensável. 

Alguns desses conceitos também estão presentes na fenomenologia 
existencial de Heidegger. Pergunta-se: eles possuem o mesmo sentido em 
Winnicott e em Heidegger? O que podemos sustentar, por enquanto, é que 
são afins no modo como são conceituados, ou seja, como são tratados 
semanticamente. Por exemplo, ambos os autores procuram, a seu modo, 
superar o determinismo das ciências naturais, porém suas teorias seguem 
caminhos diversos quanto à sua armação (Gefüge) conceitual. Todavia, é 
interessante notar que, quando se aproximam os componentes ontológicos 



 Eder Soares Santos  

86 

da teoria do amadurecimento à ontologia existencial de Heidegger, per-
cebe-se que suas teorias estão tratando de um mesmo problema: o homem 
enquanto aquilo que ele é e o que se levanta a partir de suas possibilidades 
de ser (cf. Santos, 2010). 

Toda aproximação já contém em si um caráter de distanciamento (cf. 
Heidegger, 2001, p. 103). É nesse distanciamento entre essas duas teorias 
que se poderá notar que a criatividade, a transicionalidade e a questão do 
ser-para-o-início podem instigar discussões filosóficas ainda pendentes 
em uma analítica sobre o ser-o-aí.  

Tentaremos mostrar algumas dessas afinidades. Entretanto, deve-se 
ressaltar, desde já, que Winnicott apresenta descrições num plano de 
interpretação que é denominado ôntico, isto é, são descrições de aconteci-
mentos concretos do existir humano. Todavia, em todas essas descrições, 
pode-se já pressupor de antemão discussões ontológicas. Tal abordagem é 
autorizada pelo próprio Heidegger quando diz, por exemplo, com relação 
à angústia: “Frequentemente, a angústia é condicionada ‘fisiologicamente’. 
Em sua facticidade, esse fato é um problema ontológico e não apenas no 
que diz respeito a sua causalidade e processamento ônticos” (Heidegger, 
2001, p. 190). 

Um dos componentes ontológicos da teoria winnicottiana que podem 
ser apreciados aqui são as conquistas da noção de tempo, espaço e reali-
dade. Na teoria do amadurecimento, essas noções pessoais são conquista-
das gradativamente pelo bebê. Em Winnicott, as ideias relativas a esses 
conceitos estão associadas às tarefas de sustentação (holding), manejo 
(handling) e apresentação de objetos (object-presenting). Conquistas que 
também poderiam ser consideradas, em termos winnicottianos, uma 
amostra do funcionamento da função corpórea. O autor confirma essa 
ideia: 

 
Outra linguagem [que não aquela relativa ao narcisismo primário] 
pode ser usada para descrever esta obscura parte do amadureci-
mento, porém os rudimentos de uma elaboração imaginativa da 



 A psicanálise aplicada de Winnicott como guia para se pensar em uma ontologia  

87 

função corpórea têm de ser postulados se se pretende afirmar que este 
novo ser humano começou a ser e começou a reunir experiência que 
pode ser chamada de pessoal. (1962/1996, p. 60) 

 
 O que nos interessa nessas ideias está no fato de que certas noções 

constituintes da existência precisam ser conquistadas de modo gradativo, 
o que significa dizer que elas não são dadas ou alcançadas de imediato pela 
minha razão ou, simplesmente, porque nasci. Mais do que isso, por ser 
uma conquista, isso significa que essas noções podem ser perdidas, não 
havendo aí uma determinação que garanta esse ganho. 

Os fenômenos da temporalidade e espacialidade, por exemplo, de-
sempenham um papel importante em ambos os autores, porque – tanto 
uma conquista pessoal do bebê quanto fenômenos originários para a 
discussão sobre a questão do ser – cada um deles, a seu modo, abalam os 
pilares da tradição moderna. Por seu lado, Winnicott, em seus trabalhos 
teóricos e com sua experiência clínica com pacientes com distúrbios 
emocionais graves – ou mesmo com pacientes neuróticos –, mostrou que 
as nossas certezas com relação aos fenômenos, há muito tempo garantidas 
pelo nosso conhecimento racional, são, na verdade, as mais incertas. 
Tempo não é uma sequência de “agoras”, espaço não é a distância que se 
estabelece entre dois pontos fixos, realidade não é uma representação de 
algo simplesmente presente. Esses fenômenos são primeiramente criações 
pessoais e conquistas graduais que estão sujeitas a nem mesmo se realiza-
rem, dependendo do quanto o ambiente for desfavorável. Se essas conquis-
tas forem realizadas, então, estará aberto o caminho para que o ser humano 
possa “racionalizar” o mundo. O importante aqui é notar que, estando as 
coisas colocadas a partir dessa perspectiva, é preciso se pensar novamente 
tais conceitos em outra chave interpretativa. É aqui que a aproximação com 
Heidegger ganha interesse. 

Heidegger, diferentemente de Winnicott, procurou conscientemente 
realizar uma destruição (Destruktion) dos conceitos de tempo, espaço e 
realidade tal como eram entendidos pela tradição. Nesse movimento, revê-



 Eder Soares Santos  

88 

lou que o ser-o-aí é, ele mesmo e em sua inteireza na decisão antecipadora, 
tornado possível pela temporalidade. O tempo passa a ser visto a partir do 
seu caráter de futuro (zukunig), porém não no sentido de um ainda-não-
presente. A partir dessa caracterização, as outras dimensões do tempo, 
como passado e presente, podem se abrir originariamente. A espacialidade 
é interpretada enquanto aproximação e distanciamento dados pelos 
instrumentos de uso cotidiano. O primado da realidade é destruído e dá 
lugar ao princípio da possibilidade do ser. 

Como se percebe, ambos os autores obrigam a nos colocarmos em 
uma atitude de questionamento em relação aos nossos conceitos “seguros” 
e “inabaláveis”. Com relação a esse ponto, diríamos que Winnicott foi ainda 
mais radical do que Heidegger, pois postula mesmo que as noções de 
tempo, espaço e realidade podem ser aniquiladas. Esse pensar radical 
constitui o solo para considerarmos a psicanálise de Winnicott como pré-
ontológica. Pensam-se, com isso, as possibilidades de compreensão do ser 
e, consequentemente, as possibilidades para ser. Tais possibilidades podem 
deixar de se realizar não simplesmente porque são meras possibilidades, 
mas também porque as condições para o seu acontecer não se apresentam, 
isto é, deve-se levar em conta a aniquilação. Desse modo, poder-ser e ani-
quilação possuem o mesmo estatuto ontológico em Winnicott. 

A teoria do amadurecimento, com relação à inteireza (Ganzheit), 
procura mostrar que a tendência do bebê é constituir-se, gradativamente, 
em uma unidade, desde que certas condições ambientais estejam assegu-
radas. O bebê tende a se tornar uma pessoa inteira (whole person), e isso é 
o que se denomina tendência à integração. Todavia, essa integração uni-
tária só vai chegar à sua completude no momento da morte (1988, p. 12). 
Isso quer dizer que a pessoa tende a ir-sendo (going-on-being), desde que 
não haja nenhuma interrupção na sua continuidade-de-ser, e só vai alcan-
çar a realização completa de seu ser no momento do seu findar. Isso indica 
que, na teoria do amadurecimento, vê-se uma pessoa como estando aberta 
às suas possibilidades de ser, que não são determinadas e que só deixam de 
se tornar presentes com o seu próprio fim. 



 A psicanálise aplicada de Winnicott como guia para se pensar em uma ontologia  

89 

Uma ideia afim a esta, presente na teoria do amadurecimento, 
também se encontra em Ser e tempo com relação à inteireza (Ganzheit) do 
ser-o-aí, uma vez que este só alcança a sua inteireza no fim, sendo, por isso, 
uma constante “não-inteireza” (Unganzheit): “no ser-o-aí há uma ‘não-
inteireza’ constante e ineliminável, que encontra seu fim com a morte” 
(Heidegger, 2001, p. 242). Heidegger precisa bem o que se deve entender 
por findar (Enden): 

 
Findar não significa completar-se [Sich-vollenden] […] significa 
terminar [Auören]. […] Findar enquanto terminar pode significar: 
passar a ser não-[mais] simplesmente presente [Unvorhandenheit] ou 
só ser simplesmente presente com o fim […]. Mas o findar enquanto 
acabar não inclui em si a completude. […] A completude é um modo 
assegurado do “acabamento”. Este só é possível como determinação 
de um simplesmente presente ou um algo disponível à mão […]. O 
findar como a morte não significa estar-no-fim do ser-o-aí, mas sim 
um ser para o fim deste ente. (Heidegger, 2001, pp. 244-245) 

 
Não só nesse ponto há uma concordância entre as ideias de Heidegger 

e Winnicott, mas também no que diz respeito à própria teoria do amadu-
recimento. Por exemplo, Heidegger apresenta o seu entendimento sobre 
esse assunto utilizando-se da analogia com uma fruta ainda não madura1. 
Heidegger aponta que o amadurecimento traz consigo um ainda-não, e 
este, que representa uma possibilidade aberta para a pessoa, não se oferece 
como algo que se ajunta como se ainda não estivesse disponível à mão e 
que ainda poderia vir a estar. Não, a ideia é outra. Heidegger diz: “a fruta 
conduz a si mesma ao amadurecimento (Reife)” (Heidegger, 2001, p. 243), 

 
1 Deve-se ressaltar que essa analogia, tal como utilizada por Heidegger, não faria sentido 
em Winnicott, pois uma pessoa é alguém que está em amadurecimento desde a sua 
concepção; suspeito que mesmo uma palavra como “não amadu-recimento” não seria 
passível de ser utilizada, já que ela pressuporia um estado em que uma pessoa já existisse à 
espera de um momento para começar a amadu-recer. Em Winnicott, se existe ser humano, 
então já existe com ele e nele sua tendência inata ao amadurecimento. 



 Eder Soares Santos  

90 

e é isso que a caracteriza enquanto tal: “correspondentemente, o ser-o-aí é 
também na medida em que ele é a cada vez seu ainda-não” (Heidegger, 
2001, p. 244). Em Winnicott, isso implica um paradoxo: o bebê também 
pode conduzir a si mesmo, desde que seja auxiliado nos estágios iniciais, 
ajudado por outra pessoa. Heidegger continua: o ainda-não “não significa 
um algo exterior que poderia ser simplesmente dado no ou com a fruta, 
indiferentemente dela” (Heidegger, 2001, p. 243). O ainda-não significa o 
modo de ser específico da própria fruta e constitui suas possibilidades de 
acontecer. Ideia semelhante, a meu ver, encontra-se na concepção de 
amadurecimento enquanto algo inato ao bebê. As potencialidades para se 
amadurecer estão todas lá, porém não como uma totalidade que, a cada 
vez, precisaria ser tocada pela mãe em um determinado ponto para 
desabrochar, mas sim como um ainda-não que mostra que as possibili-
dades estão todas abertas para se encaminhar em direção à inteireza.  

 
3. A psicanálise aplicada de Winnicott 

Nos Seminários de Zollikon, Heidegger aponta várias indicações do 
que seria necessário para promover uma ciência ôntica para o homem em 
sentido positivo, porém que o tratasse qua homem. A fundamentação 
dessa ciência seria fenomenológica hermenêutica, isto é, sua base ontoló-
gica estaria fundada na compreensão do homem enquanto ser, e não no 
seu entendimento enquanto um mero objeto da natureza2. 

A ciência do homem seria, dessa forma, uma ciência da experiência. 
Isso significa dizer que seria uma ciência que parte da resolução dos 
problemas da vida cotidiana, do ente que vive na sociedade contempo-
rânea, conduzida com todo rigor, porém sem a necessidade de ser sub-

 
2 Os apontamentos feitos por Heidegger nos Seminários de Zollikon serão apre-sentados por 
mim numa publicação futura em forma de livro como resultado de pesquisa pós-doutoral 
realizada em 2015, com financiamento do CNPq. Parte dos próximos parágrafos adianta 
um pouco dos resultados finais dessa pesquisa. 



 A psicanálise aplicada de Winnicott como guia para se pensar em uma ontologia  

91 

metida à mensuração e ao cálculo; alicerces do pensamento científico mo-
derno. 

Em princípio, Boss deveria ser o responsável pela realização dessa 
tarefa. Embora Boss tenha se esforçado em seus diversos textos e livros 
para dar conta desse legado heideggeriano, parece-me que ele não conse-
guiu realizar a contento essa tarefa, por não tomar distância suficiente do 
pensamento de Heidegger para assumir uma posição mais crítica com 
relação aos insights do filósofo. Na verdade, o que se percebe são quase 
repetições das formulações heideggerianas nos seus textos. De certa forma, 
Boss não conseguiu superar a condição de discípulo que Heidegger via 
como necessária para uma verdadeira retribuição ao seu mestre (cf. Kouba, 
2012). 

A Daseinsanalyse, parece-me, pode levar a dois caminhos – não 
necessariamente excludentes – que possuem alvos diferentes, ou melhor, 
tempos diferentes de aplicação. A Daseinsanalyse enquanto ciência da 
experiência trata do homem para que ele se “cure” de distúrbios psíquicos 
relacionados à pessoalidade do homem. Uma vez saudável – e isso quer 
dizer amadurecido para viver no mundo – a Daseinsanalyse poderia servir 
de caminho para que o homem se transformasse em Da-sein (cf. Hei-
degger, GA 66, 1997). 

A ciência da experiência poderia ser aplicada na vida cotidiana com 
relação aos distúrbios psíquicos. Isso pressupõe uma mudança da lingua-
gem científica, mas não implica necessariamente no uso da linguagem 
filosófica fenomenológico-hermenêutica de Heidegger em sentido estrito 
para sua realização. Aliás, isso seria mesmo pouco desejável, pois, além de 
criar enganos como os cometidos por Binswanger3, torna a descrição dos 
fatos dessa ciência muito distantes da compreensão dos profissionais da 
saúde e de seus pacientes. 

Ao dizer “psicanálise aplicada”, penso numa psicanálise voltada a 
resolver os problemas emocionais concretos das pessoas. Não se trata ape-

 
3 Ver, por exemplo, Zollikoner Seminare (1987), pp. 237-8, p. 253, p. 286 



 Eder Soares Santos  

92 

nas de discutir as condições de possibilidade do existir, mas de como pos-
sibilitar que o outro possa continuar a ser ou volte a poder a ser no caso de 
ter sofrido uma interrupção nessa continuidade de ser. Esses são proble-
mas, com efeito, concretos que aparecem na clínica de psicóticos e 
esquizofrênicos. (Cf. Dias, 2003) Tais problemas estão aquém de poder 
colocar ou não a questão sobre o ser, dizem respeito antes a poder chegar 
a ser minimamente enquanto uma pessoa que possui alguma integração 
para que um sentido de ser se sustente.  

Vislumbramos na teoria do amadurecimento pessoal4 da psicanálise 
de Winnicott muitas referências que podem alçá-la a condição de uma 
ciência da experiência enquanto psicanálise aplicada que trata o homem 
enquanto homem sem o uso do jargão filosófico heideggeriano e que se 
sustenta em bases fenomenológico-hermenêuticas. A psicanálise de Win-
nicott é um bom exemplar do que, creio, Heidegger esperaria que fossem 
as ciências em geral que tratam do homem. Entretanto, Winnicott não 
escreveu nenhum texto fenomenológico-hermenêutico de sua teoria, por 
isso cabe a nós esboçar e apresentar abaixo alguns momentos da psicaná-
lise winnicottiana que nos ajudam a perceber que nela o homem não é nem 
sujeito nem objeto. O homem é uma relação5.  

Ao nascer, somos apenas um existente que, para chegar a existir como 
pessoa, precisa de ser cuidado. Não somos um vivente, nem um animal 
racional, não somos uma existência nem uma essência. Não somos tam-
bém Da-sein. Somos trazidos à luz ao nascer. Nascimento é o fenômeno 
que dá início à jornada do existente no entre nascer e morrer. Poder existir 
depende de realizar certas conquistas. A conquista da existência não se 
assenta sobre o fenômeno da autonomia. No início não há autonomia, há 
dependência absoluta. A não ser pelo potencial herdado que é nossa pró-

 
4 Uma apresentação sistemática dessa teoria pode ser encontrada em Dias (2003). 
5 Reivindicação presente em Heidegger desde Ser e tempo. Também possível de ser vista na 
filosofia de Nishitani (2006) e psiquiatria de Kimura Bin (1995). 



 A psicanálise aplicada de Winnicott como guia para se pensar em uma ontologia  

93 

pria tendência6 a amadurecer e a nos integrarmos, possibilitados por um 
ambiente facilitador, todo o resto precisa ser conquistado. Nada está dado 
de antemão. As conquistas só podem acontecer com a ajuda de alguém que 
se devote a cuidar desse existente recém-nascido. Mesmo os genes sozi-
nhos não dão conta de nos tornar o que nós somos, pessoas, se não houver 
um cuidado devotado no início (cf. 1961/1986, p. 84). Cada nascimento é 
sempre um novo início para se chegar-a-ser. Só se começa a ser sob a 
condição de dependência absoluta (cf. 1965n, p. 43).  

Não cuidamos de um filho nosso por uma obrigação moral nem por 
causa de uma determinação da vontade. Cuida-se desse outro por uma 
questão de necessidade. O lactente necessita de cuidados iniciais, e você 
provê esse cuidado porque a urgência de existir lhe solicita. Trata-se de 
uma adaptação à necessidade e não de satisfação de desejos (cf. 1988, p. 
131) A solicitação demanda estar em relação. Alguém poderia dizer que se 
trata de “instinto materno”, mas não só as mães estão capazes de cuidar. 
Todo aquele envolvido e devotado ao outro se encontra solicitado ao 
cuidado. O devotar-se mostra-se por meio da dedicação comum, é uma 
doação de si para o outro enquanto alguém que é, isto é, “o envolvimento 
total da mãe e sua capacidade para cuidar da criança, nada tem a ver com 
o sentimentalismo” (Dias, 2003, p. 135). 

O cuidado do início que capacita a se chegar-a-ser solicita que 
algumas tarefas sejam realizadas por parte do cuidador, tais como segurar, 
sustentar e apresentar o mundo ao nascido em pequenas doses. O fazer 
dessas tarefas não objetivam produzir nenhum resultado para ser preen-
chido numa tabela. Nem se espera que elas sejam cumpridas com a perfei-
ção das máquinas, agindo segundo um comando para se produzir um 
efeito. Esse fazer nem deve ser demais nem de menos, apenas sufici-ente-
mente bom para as necessidades do bebê. O fazer para mais ou para menos 
torna-se um fazer artificial, torna-se intrusivo e não deixa o lactente ser 
(cf. Dias, pp. 136 e 174 ss). 

 
6 Trata-se de uma tendência e não de uma determinação (cf. Dias, 2003, p. 96). 



 Eder Soares Santos  

94 

No início, esse existente precisa ser segurado fisicamente para que 
uma noção de borda, de limites corporais, comece a ir se formando de 
modo gradativo. É preciso que um corpo seja conquistado para nele se 
poder habitar uma existência. O existente precisa ser segurado de forma 
confiável para poder se sentir sustentado para, também gradativamente, ir 
conquistando o sentimento de que sua existência pode ser mantida no 
tempo e no seu corpo. Em pequenas doses, as coisas do mundo vão sendo 
apresentadas para que o existente possa criar um mundo para viver, em 
que as coisas se manifestem e com elas ele poder ir se relacionando. O que 
se faz inicialmente pelo existente é garantir, por meio de cuidados 
constantes, que ele possa ir-sendo sem que haja quebra de sua continui-
dade-de-ser. 

Do ponto de vista do existente, caso ele tivesse um para isso, poder-
se-ia imaginar o seguinte: em algum momento depois do nascimento uma 
tensão, uma necessidade, uma espécie de urgência surge nesse existente. 
Ele não sabe o que é nem de onde vem e nem por quê. Ela simplesmente 
surge do “nada”7. Então, de repente, alguma coisa que ele ainda não sabe o 
que é surge (o mamilo da mãe ou, na falta dessa, o bico de uma mamadeira) 
e esse algo é bom, aplaca sua urgência, deixa-o tranquilo novamente. 
Passado algum tempo, a urgência surge de novo e novamente surge essa 
coisa que lhe faz bem. Winnicott chama esse vai-e-vem do existente em 
seu início de estados excitados e estados tranquilos. Por meio deles 
ocorrem os momentos de integração que nos permitem chegar-a-ser uma 
pessoa capaz de habitar o mundo em que vivemos. 

A integração só se torna possível se houver uma região na qual ela 
possa se realizar. Essa região é o ambiente facilitador. Esse não é um lugar 
de determinação espaçotemporal. Ele tem mais a ver com um “quem” e 
“como” do que com “quê”. No início na fase de dependência absoluta, o 

 
7 Mesmo que nós saibamos que essas são urgências físicas, porém estamos tentan-do 
imaginar a situação da perspectiva de um bebê em que ainda não foi estabelecida uma 
consciência capaz de perceber o mundo de forma distinta. 



 A psicanálise aplicada de Winnicott como guia para se pensar em uma ontologia  

95 

ambiente e aquele que cuida (mãe ou mãe substituta) são uma e mesma 
coisa: um bebê não existe sozinho (cf. 1952/1978, p. 208), existir desde o 
início pressupõe relação entre duas pessoas, tendo o cuidado como base. 
Ao começar a se relacionar com o seio da mãe, o bebê também começa sua 
relação com o ambiente. A função desse ambiente é facilitar que o bebê 
possa continuar-a-ser sem sofrer interrupções. Essa facilitação permite 
que sua existência se mantenha sempre contínua, e isso quer dizer que o 
ser que ali está surgindo possa temporalizar-se. A temporalização do exis-
tente torna-se possível graças à sustentação que o ambiente facilitador pro-
vê de forma contínua sem intrusões excessivas. 

Com Heidegger, aprendemos que “mundo” é um contexto de 
significância e é percebido pela relação instrumental (Um-zu/Wozu) que 
mantenho com as coisas presentes nele (cf. Heidegger, 2001, pp. 66-72). 
Mundo é um lugar onde eu, enquanto sendo, sempre me encontro e, por 
isso, sou sempre ser-no-mundo. Disso seria fácil derivar que as relações 
iniciais entre mãe-bebê formam um mundo: o mundo materno (da mater-
nagem), e, por isso, mãe e bebê são seres-no-mundo. Se olharmos esse 
fenômeno como objetos (mãe e bebê) que simplesmente se mostram a 
mim – tal como ver o mar e a montanha – seria correto afirmar isso. Po-
rém, visto da perspectiva do envolver-se e levando-se em conta a afirmação 
de Winnicott de que bebê é algo que não existe sem a presença de uma mãe 
(ou outro alguém que proporcione o mesmo cuidado), então, não 
podemos dizer que há ali no fenômeno que se apresenta dois seres-no-
mundo. Há uma mãe que é-no-mundo e um bebê que precisa ser-no-
mundo. 

Se não há inicialmente mundo para o bebê e se ele só pode começar a 
ser com a ajuda de alguém, então, é necessário pressupor a formação de 
um ambiente para que tudo possa se iniciar. O ambiente é o entorno que é 
concreto fisicamente, mas que não se reduz a um lugar. Ele se constitui 
inicialmente por todos os cuidados físicos necessários providos ao bebê e 
implica a responsabilidade de suprir as necessidades de um outro existente 
sem esperar nenhum retorno ou gratidão pelo que de forma devotada é 



 Eder Soares Santos  

96 

realizado. Para que o ambiente se constitua, é necessário que alguém esteja 
aí de forma presente, vivo e disponível para poder sustentar a situação 
temporal e espacial de forma constante para o outro ser em seu início. É 
preciso que aquele que está aí cuidando suporte a dependência absoluta do 
infante e que, por um período inicial, se identifique com ele a tal ponto de 
se tornarem uma e mesma coisa, um dois-em-um.  

O ambiente é tudo o que acontece e permite, posteriormente, que 
contextos de significância possam se formar no momento em que, aos 
poucos e de forma gradativa, vai se apresentando o mundo ao bebê. Ambi-
ente é o fenômeno de uma sustentação psicossomática – física, emocional, 
existencial – que, enquanto mantida por uma pessoa, torna o mundo pos-
sível para o outro. Ambiente é sinônimo de cuidado. É tudo o que é feito 
(ou deixado de se fazer), são todos os gestos. É o conjunto de todos os 
modos de maternagem iniciais, inclusa a comunicação silenciosa inicial 
estabelecida entre mãe-bebê. Com o amadurecimento do lactente e com a 
diminuição de sua dependência absoluta, ambiente e mundo se misturam 
ou se superpõe, porém sem que nunca sejam os mesmos porque mundo é 
uma criação pessoal permitida pelo ambiente.  

Com a ajuda do ambiente facilitador, chegamos a ser aquilo que nós 
somos quando conseguimos integrar a nós mesmos como uma unidade. 
Estar integrado é o traço fundamental, do ponto de vista ôntico, para que 
se possa dizer que ser é e para se possa pensar em um Da-sein. Não é 
possível que o ser esteja e seja aí se ele ainda não conseguiu se reunir no aí. 

O que existe antes da integração do existente como uma existência 
não é o caos. Caos pressupõe que antes já havia alguma integração que 
passou a estar perturbada ou destruída e dela se gerou uma desorganização 
caótica. Antes da integração existe a não integração. A integração é um 
processo lento e contínuo que para a grande maioria, que pode contar com 
os cuidados de um ambiente facilitador, pode se firmar nos meses iniciais 
após o nascimento e seguir se constituindo nos primeiros anos da infância. 
Poder se firmar não significa garantia eterna do que foi integrado. Um 
colapso psicossomático, por exemplo, pode colocar sua existência nova-



 A psicanálise aplicada de Winnicott como guia para se pensar em uma ontologia  

97 

mente em questão. Outros podem não ter tido a mesma sorte e terem so-
frido algum tipo e quebra na sua continuidade de ser no início, podendo 
passar a vida inteira em busca de se integrar e ser uma unidade (cf. 1988, 
pp. 116 ss.) 

A constituição da existência se dá em pequenas doses. Quando o bebê 
sente tensões causadas por alguma urgência tudo aquilo que gradativa-
mente ele conquistou, por meio de sua própria elaboração imaginativa, se 
reúne na busca desse algo que amaina essa necessidade. Atendida sua 
necessidade, ele volta a um estado de tranquilidade e quietude, uma soli-
dão essencial, estando completamente relaxado – poder-se-ia dizer numa 
imensidão apaziguadora –, volta a seu estado de não integração. 

Esse constante movimento de ida e vinda, Winnicott colore com o 
termo “mamadas teóricas” que significa a reunião das mamadas reais rea-
lizadas pelo bebê em que ele, por alguns momentos, se integra para lidar 
com suas necessidades. As mamadas teóricas promoveriam a elaboração 
imaginativa das funções psicossomáticas. Isso quer dizer que a boca, em 
contato com o seio, começa a ganhar realidade, um corpo começa a ser 
sentido em suas fronteiras, uma comunicação silenciosa se estabelece entre 
mãe e bebê (cf. 1988, pp. 100 ss.). Com a contínua repetição dessa elabora-
ção – que não tem a ver nem com consciência nem inconsciência, mas sim 
com as conquistas de um poder continuar a ser –, o bebê vai a cada vez 
sendo mais capaz de manter todos esses elementos elaborados reunidos e 
começa a haver uma conquista gradativa de um sentido de unidade que 
costumamos denominar de si-mesmo. “Si-mesmo” não é uma instância a 
serviço da consciência no combate às pulsões de um id. “Si-mesmo” é a 
reunião de tudo que somos, é a unificação da existência do existente num 
corpo que existe. 

Assim, a integração torna possível se pensar na constituição de um si 
mesmo. Chegar-a-ser si-mesmo é uma conquista facilitada pelos cuidados 
do ambiente. Em geral, as pessoas conseguem – tendo sido cuidadas sufici-
entemente bem – que seu corpo, sua psique e sua mente formem um todo 
como uma pessoa total. Como pessoa total, cada um pode assumir respon-



 Eder Soares Santos  

98 

sabilidade por si mesmo, por suas ações quer elas resultem bem ou mal, 
pelo cuidado e convivência com os outros. Os sofrimentos e alegrias de 
uma pessoa total – integrada e amadurecida – vão depender das decisões 
individuais que tomar. O importante é que tais decisões sejam tomadas e 
suportadas por si mesmo e não porque é o que se espera que se faça numa 
situação ou outra. Aqueles que vivem com base em imposições externas, 
atendendo a demandas que não são geradas por si-mesmo, Winnicott 
chama de falso self. Tais pessoas passam a vida procurando um sentido 
para sua existência ôntica em vez de vivê-la.  

Conquistada a integração e sendo capaz de ser-si-mesmo, o existente 
pode fazer pleno uso do seu potencial criativo para criar sua própria 
existência. O poder existir de um existente não é como uma pluma que se 
assenta em seu espírito quando ele chega enfim a poder se integrar. A 
existência não é um estado de passividade esperando o momento certo 
para poder se encaixar num psicossoma. Existência é sempre uma conquis-
ta, que corre sempre o risco de ser perdida, por isso mesmo, isto é, porque 
conquista.  

A existência é uma criação pessoal de cada um e a cada vez. 
Inicialmente, cada um precisa criar o mundo para si a partir das coisas 
gradativamente apresentadas para poder viver num mundo. Trata-se de 
um paradoxo, pois o mundo já existe antes de o bebê nascer. Mas Winni-
cott não acredita que um bebê possa perceber a totalidade do mundo de 
uma hora para outra, por meio de uma intuição sensível; ainda não há uma 
razão constituída capaz de utilizar as faculdades do entendimento. O 
existente, no início, transita de seu mundo de criação pessoal, sua intimi-
dade, a um estado de realidade compartilhada. As raízes da experiência 
cultural encontram-se nessa passagem. 

Para Winnicott, conhecemos as coisas porque as criamos. Na medida 
em que criamos, as coisas passam a fazer sentido para nós. Ele diz: “em sua 
fase inicial o bebê cria o objeto, mas o objeto já está aí, assim ele não 
poderia tê-lo criado. O paradoxo deve ser aceito, e não resolvido” 



 A psicanálise aplicada de Winnicott como guia para se pensar em uma ontologia  

99 

(1961/1986, p. 30). Trata-se de criar e não de representar. O representar 
exige certeza e correção, o criar reivindica a brincadeira e o mágico. 

A experiência cultural começa como um brincar e conduz a uma área 
inteira de ganhos humanos que incluem as artes, os mitos da história, a 
lenta marcha do pensamento filosófico e os mistérios da matemática e da 
religião (cf. 1961/1986, p. 36). Essa experiência não se encontra na vida da 
pessoa, pois não se trata de uma propriedade psíquica pessoal, nem faz 
parte totalmente da vida no mundo, pois em grande parte essas experiên-
cias estão dominadas pelo sonho. Ela se encontra “no espaço potencial 
entre a criança e a mãe quando experiências produziram na criança um 
alto de grau de confiança na mãe” (Winnicott, 1961/1986, p. 36). A expe-
riência cultural depende do cuidado confiável proporcionado no início, 
possibilitando que o existente se torne um ser humano único (cf. 
1961/1986, p. 37). 

Para existir como pessoa, o existente tem de ser criativo e ter um 
sentimento (feeling) de existência; não como uma consciência desperta, 
mas como um lugar (place) básico a partir do qual se possa ser. A 
criatividade “é a retenção ao longo da vida de alguma coisa que pertence 
propriamente à experiência infantil: a habilidade de criar o mundo” 
(1961/1986, p. 40). Do ser-criativo surge a criatividade, que é o fazer do 
ser. Criatividade indica que se está vivo, não no sentido apenas de impul-
sos, mas naquele em que esse tipo de fazer (um brincar, na verdade) ganha 
sentido. Em contrapartida, é possível encontrar pessoas que constroem 
suas vidas por reação a estímulos. Para esses casos, a palavra “ser” não 
alcançou seu lugar e não tem relevância: “a fim de ser e de ter o sentimento 
de que se é, deve-se ter uma predominância do impulso de fazer (do impul-
so criativo de fazer) sobre o fazer-reactivo” (1961/1986, p. 39). 

Não se trata simplesmente da questão de vontade e de arranjos e 
rearranjos da vida. Isso tem a ver com o processo de crescimento emocio-
nal. Não apenas quando bebê uma pessoa cria, mas o relacionamento com 
as coisas mais simples passa por uma criação pessoal que, quando atingida 
pelo princípio de realidade ou de compartilhamento da realidade, nos leva 



 Eder Soares Santos  

100 

a dizer isso ou aquilo e ao outro a concordar conosco. Mesmo quando per-
cebemos isso ou aquilo de formas diferentes. Assim, por exemplo, “quando 
eu vejo o relógio eu o crio, e quando eu olho as horas eu crio o tempo tam-
bém. A todo tempo eu tenho minhas pequenas experiências de onipotên-
cia, antes de eu entregar essa função desagradável para Deus” (1961/1986, 
p. 49). As experiências de alguém podem ser ricas, significantes e criativas 
ou sem o menor sentido. Isso vai depender de como tem sido suas 
experiências desde o início (cf. 1961/1986, p. 51). A qualidade dessas 
experiências aponta para o significado de saúde. 

Saúde não é sinônimo de privação para Winnicott. Uma pessoa é 
saudável quando consegue viver de acordo com as fases do seu desenvolvi-
mento emocional. Assim, espera-se que, no início, uma criança seja total-
mente dependente dos cuidados que lhes são providos. Bem como espera-
se que, depois que ela tenha realizado várias conquistas rumo a poder dizer 
“Eu Sou”, ela comece a ser mais independente e que possa começar a lidar 
com as consequências de sua ação. Por fim, espera-se que essa criança se 
torne um adulto maduro capaz de assumir responsabilidade na sociedade 
e que possa existir em conjunto com indivíduos igualmente maduros e que 
possa tolerar e cuidar, quando necessário, dos indivíduos não maduros. 
Dessa forma, não se espera que um adulto viva em um estado de depen-
dência absoluta ou relativa. Se isso ocorre, pode-se dizer que ele está 
doente. Porém, paradoxalmente, pode acontecer de, num momento do 
trabalho de análise, o paciente precisar regredir a um estado de depen-
dência absoluta ou relativa, nessa situação específica do tratamento não se 
pode dizer que ele esteja doente, e sim que, talvez pela primeira vez, ele 
tenha começado a ficar saudável. Pois poderia fazer parte de sua doença 
justamente transparecer uma maturidade que se constitui falsamente. 

Os distúrbios emocionais graves, para Winnicott, quando não relacio-
nados a danos cerebrais, surgem por alguma interrupção na continuidade-
de-ser a partir da mais tenra infância. Os motivos para essa interrupção 
podem ser os mais variados, desde a irrupção de uma guerra que impossi-
bilite que cuidados adequados às necessidades sejam providos até a própria 



 A psicanálise aplicada de Winnicott como guia para se pensar em uma ontologia  

101 

incapacidade emocional daquele que cuida de prover o necessário. A que-
bra da continuidade-de-ser ocorre porque não há mais cuidado suficiente-
mente bom, ou seja, ou não se cuida mais ou se ocupa em cuidar de mais, 
não permitindo que o bebê possa ir existindo por si, e sim que atenda às 
necessidades do cuidador. O distúrbio emocional surge quando se 
estabelece um padrão traumático, isto é, um padrão de intrusões que 
exigem que o lactente ao invés de ser tenha que reagir para se manter vivo. 
Em vez de deixar ser, de se poder ser serenamente, é preciso fazer algo, 
ficar atendo ao próximo ataque. Passe-se a vida em estado de alerta. 

A terapia a ser realizada nesse sentido não objetiva “tratar” do ser, mas 
em lidar com esse padrão de intrusões que causa a interrupção da conti-
nuidade. Uma vez que essa continuidade passa a ser minimamente reesta-
belecida, o paciente pode gradualmente reconquistar a confiança perdida 
no ambiente facilitador e pode voltar a amadurecer, pode voltar a ir sendo. 
Dessa forma, não se trata de uma terapia do ser, mas de uma terapia para 
que o homem possa voltar a chegar-a-ser. Chegando a ser o homem pode 
ir em busca da sua serenidade de ser. 

 
Referências 

Dias, E. O. (2002). A trajetória intelectual de Winnicott. Natureza Huma-
na, 4(1),111-156. 

Dias, E. O. (2003). A teoria do amadurecimento de D. W. Winnicott. Rio de 
Janeiro: Imago.  

Heidegger, M. (1987). Zollikoner Seminare. Frankfurt: Vittorio Kloster-
mann. 

Heidegger, M. (1997). Besinnung (GA 66). Frankfurt: Vittorio Kloster-
mann. 

Heidegger, M. (2001). Sein und Zeit (18. ed.). Tübingen: Max Niemeyer. 
Kimura, B. (1995). Zwischen Mensch und Mensch: Strukturen japanischer 

Subjektivität. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 



 Eder Soares Santos  

102 

Kouba, P. (2012). Geistige Störung als Phänomen: Perspectiven des heide-
ggerschen Denkens auf dem Gebiet der Psychopathologie. Würzburg: 
Königshausen & Neumann. 

Kuhn, T. (1970). e Structure of Scientific Revolutions (2. ed.). Chicago: 
e University of Chicago Press. 

Kuhn, T. (2006). O caminho desde a Estrutura. São Paulo: Unesp. 
Loparic, Z. (1997). Winnicott e Melanie Klein: conflito de paradigmas. In: 

Catafesta, I. F. M. A clínica e a pesquisa no final do século: Winnicott e 
a Universidade. São Paulo: Lemos Editorial. 

Loparic, Z. (1999a). É dizível o inconsciente?. Natureza Humana, 1(2), 
323-385. 

Loparic, Z. (1999b). Heidegger and Winnicott. Natureza Humana, 1(1), 
104-135. 

Loparic, Z. (2000). O “animal humano”. Natureza Humana, 2(2), 351-397. 
Loparic, Z. (2001). Esboço do paradigma winnicottiano. Cadernos de 

História e Filosofia da Ciência, série 3, 11(2), 7-58. 
Loparic, Z. (2004). A linguagem objetificante de Kant e a linguagem não-

objetificante de Heidegger. Natureza Humana, 6(1), 9-27. 
Loparic, Z. (2006). De Freud a Winnicott: aspectos de uma mudança 

paradigmática. Natureza Humana, 8(1), 21-47.  
Loparic, Z. (2008). O paradigma winnicottiano e o futuro da psicanálise. 

Revista Brasileira de Psicanálise, 42(1), 137-150.  
Musgrave, A. (1980). Kuhn’s Second oughts. In Gutting, Gary (Org.). 

Paradigm and Revolutions. Notre Dame/Londres: University of Notre 
Dame Press. 

Nishitani, Keiji. (2006). On Buddhism (Traduzido por Seisaku Yamamoto 
e Robert E. Carter). Nova York: New York University Press. 

Popper, Karl. (1987). Um caso de verificacionismo. In O realismo e o 
objetivo da ciência (Traduzido por Nuno Ferreira da Fonseca). Lisboa: 
Dom Quixote.  



 A psicanálise aplicada de Winnicott como guia para se pensar em uma ontologia  

103 

Santos, E. S. (2013). Angústia do ser e angústia de ser. Natureza Humana, 
15(01), 63-75. 

Santos, E. S. (2009). Ontologia em Winnicott. Winnicott e-prints, 14, 1-17. 
Santos, E. S. (2010). Winnicott e Heidegger: aproximações e distancia-

mentos. São Paulo: DWW editorial. 
Winnicott, D. W. (1952). Ansiedade associada à insegurança. In Textos 

selecionados: da pediatria à psicanálise. Rio de Janeiro: Francisco 
Alves, 1978. 

Winnicott, D. W. (1961). Psychoanalysis and Science: Friends or Relations? 
Home is where we start from. Nova York; Londres: W. W. Norton & 
Company, 1986. 

Winnicott, D. W. (1965n). Ego Integration in Child Development. In e 
Maturational Processes and the Facilitating Environment. Madi-
son/Connecticut: International Universities Press, 1996. 

Winnicott, D. W. (1963a). From dependence towards independence in the 
development of the individual. In e Maturational Processes and the 
Facilitating Environment. Madison Connecticut: International Uni-
versities Press, 1996. 

Winnicott, D. W. (1988). Human Nature. Nova York: Brunner/Mazel. 



104 

O corpo à luz da ontologia heideggeriana 
e da psicanálise winnicottiana  

Caroline Vasconcelos Ribeiro 

Na obra Seminários de Zollikon, Martin Heidegger dedica-se a pensar 
o que ele nomeia problema do corpo (Leibproblem). A partir de uma
conferência do médico Hegglin sobre a psicossomática, o filósofo alemão
indica como a concepção científica de corpo se ancora em pressupostos
modernos, posto que o entende como Körper, ou seja, como corpo em sua
materialidade, enquanto coisa ou substância (res). Ao problematizar esse
modo de conceber o corpo e a maneira como a ciência médica pensa a rela-
ção entre corpo e psique, Heidegger nos apresenta uma meditação sobre o
sentido de corpo como Leib e, além de destingi-lo da materialidade da
noção de Körper, relaciona-o a um modo de ser do ente que nós mesmos, o
Dasein1. Winnicott também faz uma discussão sobre a temática do corpo
e de suas relações com o psiquismo ao formular a sua concepção de psicos-
soma (Psyche-soma). No artigo “A mente e sua relação com o psicossoma”
(Psyche-soma)2, Winnicott afirma que não é frutífero pensar o adoecer
humano a partir de categorias como mente e corpo, sempre pressupostas
como entidades separadas. O autor em comento dirige seu olhar para o
amadurecer humano desde seus momentos iniciais e não concebe o bebê
como uma entidade constituída, enquanto um composto de substâncias, e

1 Quanto ao termo Dasein, por existir certa diversidade em sua tradução, optamos mantê-
lo em alemão. Mais adiante dissertaremos sobre a maneira como Heidegger entende esse 
conceito. 
2 Na versão original do artigo, Winnicott se serve da grafia psyche-soma, com o hífen. O 
tradutor do livro Da pediatria à psicanálise, Davy Bogomoletz, não considera a presença 
deste e traduz por “psicossoma”. Loparic (2010) pondera que a presença do hífen, além de 
respeitar a grafia original, nos impede de imaginar que Winnicott estivesse postulando uma 
substância sui generis, recorrendo a uma espécie de monismo substancial.  



 O corpo à luz da ontologia heideggeriana e da psicanálise winnicottiana  

105 

sim como um ser humano viável, que pode ou não se integrar. Em função 
disso, Winnicott nos fala de um alojamento da psique no corpo e da 
conquista de uma existência psicossomática. Por entendemos que o tema 
do corpo aparece como uma questão ao pensamento dos dois autores 
almejamos, com este texto, examinar o modo como a teoria winnicottiana 
aborda a tarefa de personalização – de alojamento da psique no corpo – e 
a maneira heideggeriana de meditar sobre o problema do corpo (Leibpro-
blem). Além disso, pretendemos investigar em que medida essas duas 
abordagens sobre a questão do corpo se afinam e se distanciam. Tratare-
mos, inicialmente, da abordagem heideggeriana acerca do problema do 
corpo e, em seguida, examinaremos a maneira como Winnicott pensa o 
processo de personalização, ou seja, o processo que fomenta a morada da 
psique no soma.  

 
1. Heidegger e o Leibproblem 

A obra heideggeriana, na qual encontramos uma tematização mais 
demorada sobre a relação entre corpo e psique e sobre a psicossomática, 
intitula-se Seminários de Zollikon3. Essa obra contém tanto as atas dos 
seminários proferidos por Heidegger entre os anos de 1959 e 1969 quanto 
diálogos e cartas trocadas com o psiquiatra Medard Boss, anfitrião e pro-
ponente das atividades. 

Atendendo ao convite de Boss, o filósofo da floresta negra aceitou o 
desafio de frequentar a sua casa para ministrar aulas e debater com um pú-
blico composto por médicos da área da psiquiatria. Sua tarefa consistiu em 
descortinar noções básicas de filosofia e investigar os fundamentos ontoló-

 
3 Essa obra é fruto de seminários que Heidegger proferiu na Suíça. Em 8 de setembro de 
1959, o filósofo proferiu uma conferência num grande auditório da clínica psiquiátrica da 
Universidade de Zurique. Logo em seguida, os encontros passaram a acontecer na casa de 
Boss, em Zollikon. Cf. Boss no prefácio a Heidegger, 2006, p. XIII/12 (para a obra Seminare 
Zollikoner, usaremos inicialmente a paginação do original e, em seguida, apresentaremos a 
página da tradução brasileira). 



 Caroline Vasconcelos Ribeiro  

106 

gicos subjacentes ao arcabouço teórico das ciências que estudam a saúde e 
o adoecimento psíquico. Assim, empenhou-se em preparar preleções que 
introduzissem o grupo no âmbito da suspeita filosófica. Apresentou o 
modo de questionamento operado por sua filosofia, ousou analisar temas 
específicos da clínica psiquiátrica, investigou com certa minúcia pressu-
postos metafísicos herdados pelas ciências que estudam os fenômenos psí-
quicos e ateve-se à discussão sobre a medicina psicossomática, sempre 
munido com sua peculiar postura desconstrutora4.  

O filósofo indica a problematização sobre o corpo (Leib) como um 
caminho necessário para pensar a psicossomática. Então, não para elimi-
nar a inquietação dos ouvintes, mas para alimentá-la, o filósofo propõe a 
abordagem do problema-do-corpo (Leibproblem) e da questão da medici-
na psicossomática. Com o fito de abordar o problema a partir de algo mais 
próximo do labor de seus ouvintes, Heidegger toma como ponto de partida 
para a problemática a palestra intitulada “O que o clínico geral espera da 
psicossomática?”, proferida pelo dr. R. Hegglin no Primeiro Congresso da 
Sociedade Psicossomática da Suíça, em 1964, cerca de um ano antes do 
seminário em que o filósofo alemão abordou o tema, em 11 de maio 1965. 
Como na psicossomática “trata-se do ser do homem”, Heidegger (2006, p. 
100/104) avisa aos participantes que sua abordagem será mediada pelo 
questionamento acerca da maneira como a ciência natural visa acessar o 
homem e provar os resultados de suas pesquisas. Na referida palestra, o 
médico suíço indica que doenças psicossomáticas equivalem a perturba-
ções de sentimentos que geram sintomas patológicos. Assim, apesar das 
críticas que recebe da sociedade médica, Hegglin assume que não coaduna 
com a “demasiado rigorosa” separação psique e soma e afirma que “a psi-
que não estaria ao lado do corpo material (Körper) como algo separado, 

 
4 Heidegger, no §6 de Ser e Tempo, nos fala da tarefa de destruição (Destruktion) da 
ontologia tradicional. Contudo, destruição, nesse contexto, não tem o caráter de um 
aniquilamento deste legado, trata-se de uma desconstrução que remete os termos à origem, 
eliminando os sentidos derivados que encobrem seu sentido primordial. A destruição 
implica a busca pela certidão de nascimento dos termos. Cf. Heidegger, 2005. 



 O corpo à luz da ontologia heideggeriana e da psicanálise winnicottiana  

107 

mas penetraria todo organismo” (Hegglin apud Heidegger, 2006, p. 101/105). 
Esse penetrar não pode ser medido, mas as mudanças nas estruturas so-
máticas, sim. O luto, diz Hegglin, não pode ser medido, mas as lágrimas 
podem “ser examinadas numericamente, de diferentes maneiras”. Apesar 
de alguns avanços nesse campo da relação entre psique e soma, o médico 
suíço afirma que “ainda nos faltam os fundamentos que possam ser 
reconhecidos como provas dessas conexões pelas pessoas formadas em 
ciências naturais” (Hegglin apud Heidegger, 2006, p. 102/106). 

Dessa palestra, Heidegger destaca o fato de o médico julgar que é 
possível medir, ou seja, compreender numericamente os fenômenos somá-
ticos. Hegglin reconhece a impossibilidade de mensurar o psiquismo, mas 
julga que é possível capturar o soma mediante essa via de acesso. O filósofo 
alemão questiona a suposta possibilidade de capturar um fenômeno cor-
poral numericamente e alerta que, no exemplo do luto, não se pode dizer 
que as lágrimas podem ser quantificadas, no máximo, diz Heidegger (2006, 
p. 105/107), pode-se medir o líquido e suas gotas, mas não a experiência 
de chorar, as lágrimas. Assim, não se pode medir a tristeza nem o enrubes-
cimento proveniente de um constrangimento. Toda vez que nos aproxi-
marmos de fenômenos dessa natureza com a intenção de mensurá-los, 
transgredimos o sentido do fenômeno. A partir dessas ponderações, Hei-
degger problematiza a concepção de corpo humano como corpo material 
(Körper), passível de mensuração. Para tanto, lembra aos participantes a 
cara diferença entre o corpo perceptível materialmente (Körper) e o corpo 
vivido (Leib) e fala que o corporar do corpo (Leiben des Leibes) é um modo 
de ser do Dasein. Como entender essa diferenciação e a corporeidade do 
ente que nós mesmos somos? Heidegger (2006, p. 126/123) afirma: “O 
corporar (das Leiben) copertence sempre ao ser-no-mundo. Ele codeter-
mina sempre o meu ser-no-mundo, o ser-aberto (Offensein), o ter de mun-
do”. Como entender essa copertinência entre corporar e a constituição 
fundamental do Dasein enquanto ser-no-mundo? 

Antes de nos atermos à questão levantada, convém explanar – ainda 
que em traços largos – sobre o modo como Heidegger pensa o homem e suas 



 Caroline Vasconcelos Ribeiro  

108 

relações com o mundo. No tratado Ser e tempo, Heidegger empenha-se em 
abordar o ente humano escapando das categorias herdadas da metafísica, 
quais sejam: animal racional, ego cogito, espírito, sujeito transcendental, 
enfim. Nessa obra, o autor nos aponta o termo Dasein – que literalmente 
significa “ser-aí” – como modo de nomear o ente que nós mesmos somos. 
Para reunir numa só palavra, tanto a relação do ser com a essência do 
homem como também essa referência fundamental do homem à abertura 
(“aí”) do ser enquanto tal, Heidegger escolhe o termo ser-aí (Dasein) 
(Heidegger, 1973, p. 58). Tal escolha não se deve a um preciosismo 
semântico, antes, se refere a um pensar fundamental acerca do privilégio 
ontológico do homem, qual seja: a sua relação com o ser. 

E o que dizer sobre a relação do Dasein com o mundo? Se estivés-
semos tematizando um ente que não tem o seu modo de ser, por exemplo, 
uma cadeira, poderíamos dizer que essa está dentro de uma sala, que está 
dentro de um prédio, que está dentro de uma cidade, que está dentro do 
mundo. O ente em questão teria modo de ser do que é simplesmente dado 
(Vorhandenheit), como uma coisa dentro do mundo, como um ente intra-
mundano simplesmente presente5. Quanto ao Dasein, não podemos pen-
sar que se trata de uma coisa corporal-espiritual inclusa no mundo, como se 
fosse mais um ente a compor o todo do mundo. Se por mundo Heidegger 
entende o horizonte em função do qual se abrem as possibilidades de 
ocupação (Besorgen) e preocupação (Fürsorge) do Dasein, e o ser desse ente 

 
5 Vale lembrar que, em Ser e tempo, a constituição ontológica do Dasein é caracterizada 
pelos existenciais ao passo que a dos entes intramundanos é caracterizada pelas categorias. 
Existenciais e categorias são, para Heidegger, as duas possibilidades fundamentais de 
caracteres ontológicos. Cada tipo de ente que lhe corresponde, assegura o autor, impõe um 
modo diferente de interrogar. Deve-se assim, distinguir se o ente é um quem (existência) 
ou um que (algo simplesmente dado no sentido mais amplo) (Vorhandenheit im weitesten 
Sinne). Os existenciais referem-se à constituição ontológica do Dasein. Descrevem a 
estrutura a priori da existência em oposição à descrição categorial que designa o ser das 
“coisas”, o ser de algo que é, de um quid, não de um quem. Enquanto as “coisas” estão dentro 
do mundo, o ser do Dasein é no mundo. Cf. Heidegger, 2005, p. 88. 



 O corpo à luz da ontologia heideggeriana e da psicanálise winnicottiana  

109 

é constitutivamente um poder-ser, podemos dizer que o mundo não existe 
fora desse, como também, esse ente não existe sem mundo; trata-se de uma 
relação de copertinência, quer dizer, de uma relação que não se constitui 
primordialmente como se o Dasein fosse um sujeito prévio que sai da esfe-
ra da sua interioridade para alcançar o que lhe é externo, o mundo6. Em 
suma, podemos dizer que o Dasein não existe primeiro para só depois se 
relacionar com o mundo, mas que existe enquanto ser-no-mundo, o que 
nos faculta afirmar, ainda que se modo sumário, que, assim, Dasein e 
mundo são co-originários. 

Apesar de em Ser e tempo o filósofo apresentar uma abordagem 
sistemática do ser do ente que nós mesmo somos, ou seja, apesar de ter 
feito uma analítica dos modos de ser do Dasein, não localizamos na obra 
em questão um parágrafo específico sobre a temática da corporeidade. Não 
à toa, Medard Boss lembra a Heidegger a “recriminação de Jean Paul 
Sartre, que estranhava que em todo Ser e tempo o senhor só escreveu seis 
linhas sobre o corpo” (Heidegger, 2006, p. 292/243). 

Essa crítica em relação à falta de uma discussão acerca da proble-
mática da corporeidade no tratado de 1927 é reiterada por Alphonse de 
Waelhens (1950). No texto “La phénoménologie du corps”, o autor afirma 
que não se pode encontrar mais de dez linhas em Ser e tempo sobre o pro-
blema do corpo, do conhecimento sensível e das sensações. Encontramos, 
contudo, uma subjetividade desprovida de consistência corporal e que teria 
com a carne uma relação acidental (Waelhens, 1950, p. 371). No artigo “La vie 
et la corporalité dans Être et temps de Martin Heidegger”, Cristian Ciocan 
(2001) nos indica que a parca ocorrência textual acerca da dimensão 
corporal do Dasein fomentou uma série de crítica de pensadores franceses. 
Para Haar, Heidegger não teria pensado a animalidade do ente que nós 
mesmos somos, e, para Derrida, seria possível constatar uma carência da 
discussão sobre a vida e sobre a diferença sexual do Dasein (Ciocan, 2001). 
Nessa perspectiva, o homem heideggeriano não seria um ente encarnado, 

 
6 Cf. Heidegger, 2005, §13. 



 Caroline Vasconcelos Ribeiro  

110 

que se enamora, se cansa, constitui sua identidade sexual, enfim, o Dasein 
seria um ente assexuado, cujo corpo vivo, feito de “carne e osso”, teria sido 
negligenciado7. 

Como vimos acima, Boss, em conversa com Heidegger sete anos 
depois dos seminários que tematizaram o problema do corpo, comentou 
sobre a recriminação sartriana acerca das míseras seis linhas dedicadas a 
essa temática em Ser e tempo. Reputamos que seja importante trazer a 
resposta de Heidegger a essa “ponderação”, transcrita na seção de diálogos 
da obra Seminários de Zollikon: 

 
Só posso responder à recriminação de Sartre com a afirmação de que 
o corporal é o mais difícil e que, na época, simplesmente ainda não 
tinha mais a dizer a respeito. Entretanto, continua decisivo o fato que, 
também em toda a experiência corporal na visão daseinsanalítica, 
deve-se partir sempre da constituição fundamental do existir humano, 
isto é, o ser-homem como Da-sein, como existir – no sentido transi-
tivo –, um âmbito de estar-aberto-no mundo […]. Então, tudo o que 
chamamos a nossa corporeidade, até a última fibra muscular e a 
molécula hormonal mais oculta, faz parte essencialmente do interior 
do existir. (Heidegger, 2006, p. 292/243, grifo nosso) 

 
Ao responder a Boss, o filósofo reconhece que na circunstância da 

escrita de Ser e tempo não tinha mais a dizer, mas esclarece que o decisivo 
foi tratado no contexto da obra: o Dasein enquanto um estar-aberto-no 
mundo e enquanto existente. Nessa intrínseca relação entre o existir e o 
corpo, devemos tomar este último termo no sentido de Leib e não em sua 
materialidade, como Körper. Nos seminários suíços, Heidegger alerta que 
os médicos, formados na perspectiva científico-natural, tendem a tomar o 
corpo apenas no último sentido. Ao começar sua aula do dia 11 de maio 
de 1965, o filósofo afirma que tentará se aproximar do fenômeno do corpo 
(Leibphänomens) e adverte aos alunos que não se deve esperar uma solução 

 
7 Sobre esse tema, conferir também Aho, 2010. 



 O corpo à luz da ontologia heideggeriana e da psicanálise winnicottiana  

111 

para o problema, que “já será muito se conseguirmos apenas ver este 
problema” (Heidegger, 2006, p. 105/108). 

O ver de que fala o pensador é o ver fenomenológico, o qual não 
obstrui o acesso ao fenômeno com categorias que lhes são estrangeiras e 
preza em captá-lo assim como se mostra. Se se consegue esse tipo de 
visualização, muito já se caminhou. A estratégia de Heidegger (2006, p. 
112/113) para conduzir o grupo a este tipo de visualização consiste em 
perguntar pelo limite do corpo (Leibgrenze) e o limite do corpo material 
(Körpergrenze). Será que Leibgrenze e Körpergrenze coincidem, pergunta 
aos médicos? Deste último, diz o professor, pode-se dizer que termina na 
pele. Mas o meu corpo, que é meu em cada caso, se reduz a um terminar 
na epiderme? Ao apontar para o batente da janela com o meu dedo eu 
termino na ponta do meu dedo? 

Num primeiro ver, diz Heidegger, podemos julgar que o limite do 
corpo e o limite do corpo material não se diferem quantitativamente, mas 
qualitativamente. Ao propor um exercício de visualização, o filósofo sugere 
que se imagine, como possibilidade puramente teórica, que o “meu corpo 
qua corpo material se expande até a janela percebida de forma que o limite 
do corpo (Leibgrenze) e limite do corpo material (Körpergrenze) se 
igualam” (Heidegger, 2006, p. 113/114). Apesar de parecer que se trata da 
mesma entidade corporal, eles não se equivalem. Ao apontar para o 
batente da janela, eu não termino na epiderme de meu dedo, como supo-
riam aqueles que só veem no corpo a sua natureza material. Assim, diz 
Heidegger (2006, p. 113/114), todo corpo (Leib) é meu corpo (Leib), o 
corpo é, em cada caso, meu corpo e, em todo caso “o corpo não é alguma 
coisa (kein Ding), algum corpo material (kein Körper), mas sim todo o 
corpo (Leib), isto é, o corpo como corpo é o meu corpo em cada caso. O 
corporar do corpo (Leiben des Leibes) determina-se a partir do modo de 
meu ser” (Heidegger, 2006, p. 105/108). 

O Leib não se mede, não se dimensiona com unidades métricas, por 
isso, o problema do corpo implica, na perspectiva heideggeriana, uma 
discussão com a tradição moderna que nos legou a sanha de reduzir tudo 



 Caroline Vasconcelos Ribeiro  

112 

a objetos passíveis de manipulação e cálculo. Insistentemente, o filósofo diz 
aos alunos que a questão sobre o corpo passa por uma discussão sobre o 
método da ciência moderna, sobre pretensão de tomar o corporal e tudo o 
que há a partir de unidades de medida e controle. Por conseguinte, “o fenô-
meno do corpo só pode ser enfocado se, na superação crítica da relação 
sujeito-objeto válida até agora, o ser-no-mundo for propriamente 
experienciado, propriamente assumido e suportado como traço funda-
mental do Dasein humano” (Heidegger, 2006, p. 122/121). 

A filosofia de Heidegger se empenha, infatigavelmente, em criticar o 
processo de objetificação do real, o qual submete o dar-se dos entes à cap-
tura domesticadora da representação objetificante. Quando o filósofo 
destaca na palestra sobre psicossomática do citado dr. Hegglin o argumen-
to de que os fenômenos somáticos são passíveis de apreensão quantitativa, 
objetiva alertar aos participantes do seminário para o fato de que a ciência 
médica é tributária do processo de objetificação do real, na medida em que 
toma o corpo em sua materialidade, como algo extenso e que é passível de 
mensuração. A tarefa de abordar o fenômeno do corpo é, para Heidegger 
(2006, p. 124/122), uma tarefa que implica uma meditação sobre a essência 
da verdade; um confronto contra a concepção que nos foi legada pela tra-
dição moderna, qual seja: a verdade é o fruto da correspondência entre o 
enunciado e o objeto representado. A referida tarefa, consequentemente, 
inclui em seu bojo o destronamento da concepção de homem como sujeito 
que, senhor de sua racionalidade calculante, comporta-se como a medida 
da verdade. Quando o dr. Hegglin fala de corpo (Körper) e de sua possibili-
dade de metrificação, quando fala que é possível medir a lágrima, apesar 
de não poder fazer o mesmo com o luto, ele se comporta como um arauto 
da maneira moderna de entender a realidade, como um arauto do processo 
de objetificação do real. O corpo aí é pensado como substância (res), como 
coisa. Nesse sentido, Heidegger adverte que “a mensurabilidade pertence à 
coisa como objeto (Gegenstand). O medir só é possível quando uma coisa 
(Ding) é pensada como objeto, representada em sua objetidade (Gegen-
ständlichkeit)” (Heidegger, 2006, p. 128/125). 



 O corpo à luz da ontologia heideggeriana e da psicanálise winnicottiana  

113 

2. Winnicott e o conceito de existência psicossomática 

Com este trabalho, gostaríamos de defender a ideia de que Winnicott, 
ao pensar os fenômenos corporais, não paga tributo à dicotomia corpo-
mente tão presente no modelo biomédico de investigação8. O psicanalista 
entende o amadurecer humano a partir de uma outra semântica: 
psique/soma. Aqui não se trata simplesmente de uma troca de termos, mas 
de uma mudança radical na forma de abordagem. Essa mudança inaugura 
um modo de entender o ser humano que considera incerta a conquista da 
morada da psique no soma. A medicina tradicional – de inspiração carte-
siana – considera como óbvia a localização da psique no corpo. Winnicott, 
contudo, pondera que se trata de uma conquista que pode ou não se dar. 
Na linha antípoda da perspectiva cartesiana, o ponto de partida winnico-
ttiano não pressupõe o bebê como uma entidade constituída, como um 
composto de substâncias, e sim como um ser humano viável, que pode ou 
não se integrar. O que implica dizer que seu ponto de partida é a não inte-
gração, e não uma res (uma substância). Dessa maneira, o bebê não é visto 
como uma entidade pré-formada, mas como um ser não integrado com 
uma longa jornada a ser percorrida rumo à capacidade de sentir-se inteiro, 
de sentir-se uma pessoa total habitando em seu próprio corpo. Daí a 
necessidade de não tomar como prévio o sentimento de ser uma unidade 
e de entender que: “todos os processos de uma criatura viva constituem 
um vir-a-ser, uma espécie de plano para a existência. A mãe que é capaz de 

 
8 Cf. Barros, 2002. No artigo “O estudo da medicina em Descartes”, Donatelli nos esclarece 
que a concepção cartesiana de organismo se inscreve no quadro da filosofia mecanicista, a 
qual tem como postulado fundamental a interpretação da natureza em termos de matéria 
e movimento. A autora nos indica, entretanto, que apesar de, no Traité de l’homme, o corpo 
humano ser equiparado a uma máquina, no momento em que a abordagem se volta para 
as sensações, com o exemplo do pé sendo atingido pelo fogo, a união entre corpo e alma é 
indicada. A união corpo-alma, afirma a autora, será trabalhada por Descartes nas questões 
médicas. Assim, “o dualismo cartesiano cria as condições necessárias para a elaboração de 
uma teoria médica que se voltará, especificamente, para a consideração do composto corpo-
alma, mas que, no entanto, não se opõe ao mecanicismo […]” (Donatelli, 1999, p. 134). 



 Caroline Vasconcelos Ribeiro  

114 

se devotar, por um período, a essa tarefa natural, é capaz de proteger o vir-
a-ser de seu nenê” (1963/1983, p. 82). 

Ao atentar para essa condição do lactente humano, Winnicott não 
parte da garantia de que o ente humano já “é” previamente configurado ou 
um composto corpo-mente. Como afirma Dias (2003, pp. 150-151), na 
teoria winnicottiana não temos uma positividade como origem, de modo 
que o ser humano nem pode ser reduzido ao aparato genético nem deve 
ser entendido como uma constituição dada. O nascimento biológico não 
garante o nascimento ontológico. Dizer isso implica descrever a natureza 
humana numa abordagem que utiliza termos e conceitos diversos desse 
legado cartesiano. Como diz o autor em A mente e sua relação com o psicos-
soma: 

 
Estamos bastante acostumados a ver as duas palavras – mente e corpo 
– sendo utilizadas como uma oposição, e não faremos objeção a esse 
modo de usá-las na conversação cotidiana. Mas, se esses dois concei-
tos forem colocados em oposição numa discussão científica, algo 
muito diferente estará acontecendo. Se usarmos esses dois termos em 
oposição para descrever alguma doença, por exemplo, nos veremos 
imediatamente em apuros. (1949/2000, p. 333) 

 
Descrever a natureza humana de modo servil ao modelo cartesiano 

significa, nada menos, do que aplicar-lhe categorias estrangeiras ao seu 
modo de amadurecer e se constituir. Winnicott, portanto, repele a dicoto-
mia corpo-mente e sua consequente objetificação do homem, e adota a 
óptica de entendimento a partir dos termos psique/soma. Para o autor, a 
mente consiste em algo à parte, responsável por funções intelectuais e que, 
em alguns casos de falhas ambientais, é prematuramente posto a funcionar, 
devido à necessidade do bebê de ficar alerta a descontinuidades. Na saúde, 
a mente constitui-se um ornamento da parceria psique-soma. 

Mas qual o sentido que os termos soma e psique assumem na teoria 
do amadurecimento humano? 



 O corpo à luz da ontologia heideggeriana e da psicanálise winnicottiana  

115 

Inicialmente cumpre destacar que Winnicott, ao falar de soma, em 
nenhum momento se refere a uma máquina física, a uma substância que 
tem extensão e que existe independentemente da mente ou da alma. Esta, 
por sua vez, está longe de nomear o sentido que a palavra psique recebe na 
teoria winnicottiana. Em hipótese alguma devemos presumir que a psique 
é a seara das representações, é uma substância pensante que existe 
destacada do corpo. O soma é o corpo vivo, que respira, tem fome, necessi-
dades e se expressa. Não deve ser confundido com o organismo que res-
ponde mecanicamente a estímulos internos ou externos9. As 
manifestações somáticas devem ser entendidas como o lugar da 
experiência pessoal, o lugar a ser habitado pela psique. Ao conceber o 
animal humano, Winnicott se serve da diferença entre soma e psique e não 
paga tributo à dicotomia corpo físico/mente representante. Como afirma 
Loparic, “a animalidade desse animal não advém de seu lado físico, mas do 
seu elemento somático, da anatomia viva. A humanidade é devida à psique. 
A união entre os dois ‘aspectos’, a sua inter-relação, decorre do traço de 
união” (Loparic, 2000, p. 360). Por isso o termo psique-soma. 

O mero funcionamento corporal em termos de fisiologia não equivale 
à experiência de funcionamento corporal que só uma mãe cuidadosa pode 
proporcionar ao bebê. Essa experiência fortalece o conluio entre a psique 
e o soma, favorecendo o que Winnicott denomina de personalização10. 
Personalização é entendida como o oposto da cisão psique-soma, da 
despersonalização, cuja característica clínica, diz Winnicott, é a sensação 

 
9 Como nos lembra Laurentiis, o soma também não deve ser confundido com o sentido 
freudiano de corpo. “Não sendo fonte das pulsões de vida e de morte, o corpo winnicottiano 
não é tampouco um organismo reflexo, irritável, que só reage a estímulos e cujas tensões 
precisam ser descarregadas” (Laurentiis, 2016, p. 81). 
10 Veremos mais adiante que Winnicott destina aos termos corpo e mente um modo de 
compreensão que não paga tributo ao pensamento cartesiano, portanto, à metafísica 
moderna. Além de redescrever essas noções, veremos que o autor entende, de modo 
inaugural, a relação entre o corpo (soma) e a psique. Esta última não se reduz à mente e seu 
aparato representacional. 



 Caroline Vasconcelos Ribeiro  

116 

de não pertinência ao corpo11. A personalização refere-se a uma conquista 
da saúde, que garantirá ao bebê a capacidade e a manutenção do senti-
mento de existir e sentir-se real. É uma aquisição que, para o psicanalista 
inglês, nem sempre é alcançada. 

A localização da psique no corpo, em outros termos, a personalização, 
é condição necessária para a constituição de um si-mesmo (self) pessoal. 
Tanto a personalização quanto a integração não estão afiançadas ao bebê. 
Uma vez que não considera essas conquistas como óbvias, Winnicott 
esclarece as condições de seu favorecimento e acontecimento: 

 
A integração da personalidade é algo que se obtém através de duas 
coisas. Uma delas são os momentos de intenso sentimento, de um 
tipo ou de outro que fazem com que um bebê se reúna e se torne uma 
pessoa só, zangada ou faminta. A outra é o manejo da criança. Eu 
tento pensar nisso como aquilo que a mãe faz quando pega seu bebê. 
Ela não o pega pelo dedão do pé. Ela pode fazer um som suave para 
dar tempo a ele, ela o envolve e, de alguma maneira, o congrega. Ela 
não supõe que ele seja um acrobata. (1948/1997, p. 48) 

 
A mãe que não lida com seu filho tal qual um acrobata, mais 

precisamente, a mãe que o “congrega”, proporciona um manejo (handling) 
suficientemente bom, capaz de oferecer-lhe condições para que elabore 
imaginativamente suas funções somáticas, dando sentido aos seus movi-
mentos e sensações corporais12. Essa maternagem cria, consequentemente, 
as bases para que o potencial humano herdado se estabeleça enquanto 
continuidade de ser, as bases para a conquista da coesão psicossomática. 

 
11 No texto “Sobre as bases para o self no corpo”, Winnicott esclarece que pretende com o 
termo personalização chamar a atenção para a morada da psique no corpo, em oposição a 
despersonalização, cuja característica clínica é a sensação de não pertinência ao corpo. Cf. 
1989a/1994.  
12 O manejo que se refere a um segurar físico – incluindo temperatura e ritmo do corpo da 
mãe, os toques no banho, o balanço, carícias, enfim – é nomeado por Winnicott de 
handling. Está diretamente relacionado ao holding, enquanto um segurar num sentido mais 
amplo, que inclui a comunicação/mutualidade e a identificação da mãe com o bebê. 



 O corpo à luz da ontologia heideggeriana e da psicanálise winnicottiana  

117 

Para Winnicott (1958/1997, p. 8), a psique imatura do bebê (embora 
baseada no funcionamento corporal – tecido cerebral) ainda não se 
encontra “estreitamente ligada ao corpo e à vida do corpo”. O favoreci-
mento do alojamento da psique no corpo, depende de uma postura mater-
na caracterizada por toques e manejos corporais que continuamente 
congregam seu filho em uma unidade, que “estimulam uma vida saudável 
dentro do corpo” (1988, p. 143). Segundo Winnicott, “a manipulação defi-
ciente trabalha contra o desenvolvimento do tônus muscular e da chamada 
‘coordenação’, e também contra a capacidade da criança gozar a experiên-
cia do funcionamento corporal” (1960a/1997, p. 27). No livro Corpo e 
psicossomática em Winnicott, Laurentiis nos esclarece o sentido que este 
psicanalista empresta ao termo personalização: 

 
Com a personalização, Winnicott mostra que, conforme os diferentes 
aspectos do existir corpóreo – sensações, sentimentos e funções cor-
póreas – vão sendo elaborados, um processo de “inserção” ou apro-
priação vai ocorrendo, juntamente com o sentimento crescente de 
“habitar” o soma. Esse processo culmina no momento em que o bebê 
alcança o status de unidade com seu corpo: pode-se dizer, nessa hora, 
que o corpo foi personalizado e tornou-se sua morada. (Laurentiis, 
2016, p. 104) 

 
Ao insistir que a localização da psique no corpo não deve ser tomada 

como evidente, Winnicott (1945/2000) lembra o caso de uma paciente 
psicótica que, em análise, se deu conta de que na infância julgava que sua 
irmã gêmea – sentada no assento ao lado no carrinho – era ela mesma, 
chegando a se surpreender em ficar parada quando alguém pegava a sua 
irmã no colo. 

A redescrição da saúde desde a perspectiva do amadurecimento emo-
cional leva Winnicott a postular quem nem sempre se pode presumir que, 
diante de um paciente, estamos perante a um indivíduo inteiro, vivendo 
em seu próprio corpo, sentindo que ele e o mundo são reais. O problema 
maior a ser avaliado, em casos semelhantes ao supracitado, diz respeito às 



 Caroline Vasconcelos Ribeiro  

118 

conquistas que foram alcançadas, bem como as que foram impedidas. O 
fracasso ambiental poderá culminar em uma deficiente ou inexistente 
localização da psique no soma, na incapacidade de sentir-se inteiro e real, 
ou seja, na inabilidade de alcançar a personalização.  

A falha concernente à despersonalização relaciona-se a um manejo 
(handling) insatisfatório, por conseguinte, interrompe ou prejudica o senti-
mento de real que provém do bom estabelecimento da parceria psique-
soma. Um manejo adaptativo às necessidades do lactente configura-se, 
segundo Winnicott (1988, p. 143), como um fator importante no estímulo 
a uma vida saudável dentro do corpo, da mesma forma que os modos de 
segurar (holding) a criança auxiliam no processo de integração. Assim, a 
saúde e o sentimento de real referem-se a um estado no qual “as fronteiras 
do corpo são também da psique” (1988, p. 144).  

Podemos sumariar que um ambiente que não excede em falhas e 
descontinuidades, favorece o alojamento da psique no corpo (personaliza-
ção) e a constituição de um self verdadeiro. Este último consiste numa 
conquista que não se torna “realidade viva exceto como resultado do êxito 
repetido da mãe em responder ao gesto espontâneo […]”, o que faculta a 
Winnicott afirmar que, no estágio inicial, “o gesto espontâneo é o self 
verdadeiro em ação” (1960b/1983, p. 133). 

Somente um self constituído na base da espontaneidade pode se sentir 
real e ser criativo. A emergência de um falso-self que oculta o verdadeiro 
self, resulta “em uma sensação de irrealidade e num sentimento de futilida-
de” (1960b/1983, p. 135). Quer dizer: só o que é espontâneo é sentido como 
real, como algo pessoal. As reações ou ações prematuras em relação ao am-
biente, em contrapartida, trazem consigo este sentimento de irrealidade13.  

 
13 Aqui não se inclui o falso self integrado ao indivíduo que, usualmente, toma o “cenário” 
em atitudes sociais. Nesse caso, “o verdadeiro self é protegido, mas tem vida” (1959/1983, p. 
122). Jam Abram, em A linguagem de Winnicott, ressalta que, em relação ao falso self, 
encontramos, na teoria winnicottiana, um espectro que vai da saúde à patologia, em 
variadas classificações. Na saúde, nos serviríamos de uma espécie de falso self instrumental 
capaz de se adaptar e se conciliar com papéis sociais e exigências da realidade. Na patologia, 



 O corpo à luz da ontologia heideggeriana e da psicanálise winnicottiana  

119 

Se tudo corre bem, a mente se constituirá como uma aquisição tardia, 
como um recurso especializado do conluio psique-soma. Na saúde, a 
mente entra em cena quando o processo de amadurecimento já está em 
curso. Mas se o ambiente não favorece a parceria psicossomática, a mente 
vai se hipertrofiar e ser ativada prematuramente. Acerca disso, Winnicott 
afirma em A mente e sua relação com o psicossoma: 

 
Certos aspectos da falha materna, principalmente o comportamento 
errático, levam a uma hiperatividade do funcionamento mental. Aqui, 
no crescimento excessivo da função mental em reação a uma mater-
nagem errática, percebemos que surge uma oposição entre a mente e 
o psicossoma, pois em reação a este ambiente anormal o pensamento 
do indivíduo assume o poder e passa a cuidar do psicossoma, en-
quanto na saúde é o ambiente que se encarrega de fazê-lo. (1949/2000, 
p. 336) 

 
Na situação mencionada acima, a mente usurpa as funções do 

ambiente ao se organizar defensivamente e, assim, se estabelece uma 
dissociação entre a atividade intelectual e a existência psicossomática. Em 
situações em que a mente do bebê é acionada precoce e excessivamente, 
poderemos testemunhar, no futuro, um sucesso social, profissional ou 
acadêmico considerável, contudo, pagando-se o preço de uma organizada 
ocultação do verdadeiro self. Todavia, apesar do visível êxito, esse tipo de 
indivíduo, diz Winnicott: “quanto mais bem-sucedido, mais se sente falso” 
(1960a/1983, p. 132). Pode, inclusive, acontecer de esse prodigioso falso 
self – que, ao olhar alheio, teria um futuro brilhante pela frente – vir a se 
destruir “de um jeito ou de outro”. Fato chocante para os que depositaram 
nele grandes expectativas. 

Do que discutimos, achamos pertinente destacar que muito antes de 
ser um EU, o bebê, em um ambiente saudável, percorre uma jornada prévia 

 
o falso self estaria a serviço da submissão e da ocultação do verdadeiro self, gerando um 
constante sentimento de irrealidade e futilidade. Cf. Abram, 2000, p. 228. 



 Caroline Vasconcelos Ribeiro  

120 

de integração no tempo e espaço, de alojamento da psique no soma e de 
conquista de um estado unitário. O acesso representacional a objetos é 
uma conquista que pode ou não ser alcançada e que tem como requisito 
um longo percurso de tarefas. A capacidade de objetivar e de representar 
não é pressuposta por Winnicott. Tampouco é pressuposto que o corpo já 
é algo apropriado desde sempre. O que implica dizer que a ideia de que o 
ser humano é um composto de substancias distintas – res cogitans e res 
extensa – não encontra ressonância na psicanálise winnicottiana. 

Winnicott não se serve da diferença substancial entre a mente e o 
corpo, introduzida por Descartes e acatada pelo modelo biomédico ainda 
vigente. Como afirma Loparic (2000), essa diferença é substituída pela 
diferença operacional entre as funções corpóreas e as funções psíquicas. 
Analogamente, o problema da união entre a mente e o corpo é substituído 
pelo problema da integração das funções corpóreas pelas funções psíquicas, 
sendo cada um desses dois grupos de funções tratado como irredutível ao 
outro. Em função desta perspectiva inaugural de entendimento da 
natureza humana, podemos dizer que a psicanálise winnicottiana é essen-
cialmente uma teoria da existência psicossomática e, como tal, não paga 
tributo ao que Heidegger alcunha de processo de objetificação do real. 

Ainda que a discussão sobre o problema do corpo seja conduzida por 
Heidegger e Winnicott por caminhos distintos, julgamos que ambos não 
fazem coro à perspectiva que entende o corpo humano em sua materiali-
dade, como substância. Heidegger nos remete à analítica do Dasein, e 
Winnicott ao amadurecimento do exemplar humano para pensar a dimen-
são corporal do existir. Caminhos bastante diversos daquele que pretendeu 
destinar ao corpo humano pretensões de objetividade que se destinam aos 
entes da natureza. Em função disso, finalizamos nosso texto com uma 
citação de Winnicott que julgamos ser esclarecedora acerca de seu olhar 
sobre o tema. A citação é retirada do texto Transtorno psicossomático: 

 
Na prática da psicossomática o que o terapeuta precisa é da coopera-
ção de um médico físico não demasiadamente científico. Isso soa mui-



 O corpo à luz da ontologia heideggeriana e da psicanálise winnicottiana  

121 

to mal e estou esperando oposição quando faço esta reivindicação. 
Contudo, tenho de declarar o que sinto. Ao fazer análise de um caso 
psicossomático, gostaria que meu equivalente médico físico fosse um 
cientista em férias da ciência. Do que se precisa é ficção-científica, ao 
invés de uma aplicação rígida e compulsiva da teoria médica com 
base na percepção da realidade objetiva. (1964/1994, p. 86) 

 
Talvez seja o caso de pensarmos o quão falível é a rígida e compulsiva 

teoria médica quando ela entende o corpo como Körper e não pensa que o 
alojamento do psiquismo no soma é uma conquista do amadurecimento.  

 
Referências 

Abram, J. (2000). A linguagem de Winnicott. Rio de Janeiro: Revinter. 
Aho, K. A. (2010). Heidegger’s neglect of the body. Nova York: State 

University of New York Press. 
Dias, E. O. (2003). A teoria do amadurecimento de D. W. Winnicott. Rio de 

Janeiro: Imago. 
Barros, J. A. C. (2002). Pensando o processo saúde doença: a que responde 

o modelo biomédico?. Saúde e sociedade, 11(1), 67-84. 
Ciocan, C. (2001). La vie et la corporalité dans Être et temps de Martin 

Heidegger. Studia Phænomenologica, I(1-2), 61-93. 
Descartes, R. (1987). Discours de la méthode: pour bien conduire sa raison 

et chercher la vérité dans les sciences. Paris: Fayard. 
Donatelli, M. F. (1999). O estudo da medicina em Descartes. Ideação, 4, 

125-140.  
Heidegger, M. (2006). Zollikoner Seminare. Frankfurt am Main: Vittorio 

Klostermann. (Tradução brasileira: Maria de Fátima Almeida Prado, 
Gabriela Arnhold. São Paulo/Petrópolis: EDUC/Vozes, 2001). 

Heidegger, M. (1973). Que é metafísica?. In M. Heidegger, Conferências e 
escritos filosóficos (Traduzido por Ernildo Stein, Coleção Os 
Pensadores). São Paulo: Abril Cultural. 



 Caroline Vasconcelos Ribeiro  

122 

Laurentiis, V. R. F. (2016). Corpo e psicossomática em Winnicott. São Paulo: 
DWW editorial. 

Loparic, Z. (2000). O animal humano. Natureza Humana, 2(1). 
Waelhens, A. (1950). La phénoménologie du corps. Revue Philosophique 

de Louvain, 48(19), 371-397. 
Winnicott, D. W. (1945). Desenvolvimento emocional primitivo. In D. W. 

Winnicott, Da pediatria à psicanálise. Rio de Janeiro: Imago, 2000. 
Winnicott, D. W. (1948). Introdução primária à realidade externa: os 

estágios iniciais. In D. W. Winnicott, Pensando sobre crianças. Porto 
Alegre: Artmed, 1997. 

Winnicott, D. W. (1949). A mente e sua relação com o psicossoma. In D. 
W. Winnicott, Da pediatria à psicanálise. Rio de Janeiro: Imago, 2000. 

Winnicott, D. W. (1958). O primeiro ano de vida: concepções modernas 
do desenvolvimento emocional. In D. W. Winnicott, Família e o 
desenvolvimento individual. São Paulo: Martins Fontes, 1997. 

Winnicott, D. W. (1960a). Relacionamento inicial entre uma mãe e seu 
bebê. In D. W. Winnicott, Família e o desenvolvimento individual. São 
Paulo: Martins Fontes, 1997. 

Winnicott, D. W. (1960b). Distorção do ego em termos de falso e 
verdadeiro self. In D. W. Winnicott, O ambiente e os processos de 
maturação. Porto Alegre: Artmed, 1983. 

Winnicott, D. W. (1963). Da dependência à independência no 
desenvolvimento do indivíduo. In D. W. Winnicott, O ambiente e os 
processos de maturação. Porto Alegre: Artmed, 1983. 

Winnicott, D. W. (1964). O transtorno psicossomático. In D. W. Winnicott, 
Explorações psicanalíticas. Porto Alegre: Artmed, 1994. 

Winnicott, D. W. (1970). Sobre as bases para o Self no corpo. In D. W. 
Winnicott, Explorações psicanalíticas. Porto Alegre: Artmed, 1994. 

Winnicott, D. W. (1988). Natureza humana. Rio de Janeiro: Imago.  



123 

Ontologia de nós mesmos e continuidade de ser 
em Foucault: uma leitura winnicottiana  

Suze Piza 

1. Ler Foucault com Winnicott

A prática filosófica de ler com tem sido cada vez menos usual no meio
filosófico. Parece-me que quando se trata da aproximação de dois filósofos 
ou teóricos ou se busca as influências de um sobre outro, ou se busca a 
gênese de uma dada ideia do segundo no primeiro. Também é relativa-
mente comum colocar um filósofo contra o outro ou até um filósofo contra 
ele mesmo. Do mesmo modo, é assim também quando a Filosofia se coloca 
em relação a outras áreas. Não pretendemos reforçar esse hábito aqui, e 
sim ler Foucault com Winnicott.  

 Assim como a obra de Martin Heidegger se impôs a tarefa de recolo-
car a questão do sentido do ser, defendo que – quando lido com Winnicott 
– o percurso filosófico de Michel Foucault (tal como manifesto em sua
obra) se impôs a tarefa de colocar a questão da continuidade de ser. Tal
questão é formulada nos seguintes termos: quais as condições de possibili-
dade de ser e quais as condições de impossibilidade de ser? Ou seja, ao
fazer o que ele denomina de ontologia de nós mesmos, Foucault diagnos-
tica e explicita tais condições, primeiro evidenciando as intrusões na
continuidade de ser e depois as condições para que o humano seja e conti-
nue a existir. Parte significativa de sua obra pode ser lida nessa perspectiva,
o que contribui não só para elucidar mais traços dessa Filosofia, mas com-
preendê-la, abarca-la de modo a pensarmos nós hoje a própria questão da
continuidade de ser no mundo contemporâneo, independentemente de
qualquer tentativa de interpretar Foucault ou Winnicott.

A leitura que propomos se baseia principalmente nos conceitos 
winnicottianos de continuidade de ser, ambiente suficientemente bom e for-



 Suze Piza  

124 

mação do self. Tendo esses conceitos1 como guias, é possível repensar as 
formações subjetivas na modernidade nos termos de uma teoria do ama-
durecimento como defendeu Winnicott. 

 Partindo da concepção winnicottiana de que a natureza do 
distúrbio psíquico se relaciona com seu lugar de origem no processo de 
amadurecimento humano, pretendo mostrar que a teoria do amadureci-
mento pessoal serve de horizonte para compreender a noção de sujeito na 
obra de Foucault, inclusive o processo denunciado por Foucault da sua 
transformação em objeto, seu esvaziamento e morte anunciada, conse-
quentemente, de suas possibilidades de existir em meio ao desamparo.  

Uso aqui apenas os pressupostos básicos dessa teoria no que diz 
respeito a etiologia das psicoses e da tendência antissocial que, para 
Winnicott, são resultados do fracasso ambiental na sua tarefa de propiciar 
a continuidade do amadurecimento, a tendência para ser, o esforço para 
existir e, logo, o continuar a ser no tempo. O fracasso ambiental oriundo 
de um ambiente insuficientemente bom nas etapas mais primitivas da vida 
humana, onde o ente humano é absolutamente dependente, inviabiliza a 
constituição de um self saudável, acaba por constituir um ente com distúr-
bios que apontarão para falhas na estrutura da sua personalidade. Isso não 
ocorre só na fase dependência absoluta, mas tem impactos na constituição 
do self em qualquer fase da vida humana.  

Para Winnicott, um ambiente não é suficientemente bom quando não 
propiciou o que o humano necessitava em um dado momento ou quando 
propiciou, mas foi invadido, ocorreu alguma intrusão no ambiente que 
antes sustentava o indivíduo em qualquer fase do seu amadurecimento. 
Logo, não só o impacto pode ser de impedimento de construção de algo 
como de destruição de algo, haja vista que podemos perder estruturas já 
conquistadas na nossa constituição e manutenção do si-mesmo. O si-
mesmo indica sempre uma realidade transitória e que pode ser dissolvida 
dependendo do grau e da frequência da intrusão. 

 
1 Ver a obra de Elsa Oliveira Dias (2003). 



 Ontologia de nós mesmos e continuidade de ser em Foucault: uma leitura winnicottiana  

125 

A teoria do amadurecimento de Winnicott considera que, natural-
mente, os humanos tendem à integração numa unidade, isto é, algo que 
não é, tende a passar a ser e continuar a ser dependendo das condições 
ambientais. Mesmo tendencial, tal integração não acontecerá como sim-
ples passar do tempo e qualquer intrusão no decurso pode impedir que ela 
ocorra, não há, portanto, nenhum determinismo. A tendência se tornará 
efetiva se o bebê tiver os cuidados que necessita e isso só se dá em um 
ambiente facilitador. Loparic, em seu artigo “O animal humano” (2000), 
ressalta que o humano é ente que acontece no tempo (ou um acontecente 
– “uma amostra no tempo da natureza humana”), impelido por uma ten-
dência inata ou herdada para integração pessoal e para o amadurecimento 
– filogênese – que só se realiza na relação com um ambiente humano facili-
tador – ontogênese. O animal humano é o acontecente que se constitui a 
si-mesmo, que desfruta de si-mesmo, e isso não se dá apenas em um âm-
bito biológico ou genético, Winnicott afirma que a integração pessoal é 
distinta do crescimento corpóreo e que a primeira é uma ação de formação 
de si, de criação de experiência pessoal que resultará, se tudo correr a ter-
mo, em um si-mesmo espontâneo. 

Apesar da referência constante que Winnicott faz na sua teoria ao 
estágio inicial da vida, ele mesmo deixa explícito a todo momento que o 
processo do amadurecimento começa quando nascemos e não cessa até a 
morte e que passar por isso é sempre uma tarefa difícil: viver, continuar a 
viver e amadurecer, é isso que está sendo trazido à luz em uma psicanálise 
que descreve as tarefas, conquistas e dificuldades do animal humano em 
sua jornada. Como sintetiza Elsa Dias: 

 
As tarefas que caracterizam os estágios iniciais – a integração no 
tempo e no espaço, a habitação da psique no corpo, o início das 
relações objetais e a quarta tarefa, constituição do si-mesmo –, jamais 
se completam e continuam a ser as tarefas fundamentais de toda a 
vida. Elas não são de natureza instintual – como serão algumas delas, 
um pouco mais tarde –, mas pertencem à linha identitária do 
amadurecimento; referem-se à necessidade de existir, de sentir-se real 



 Suze Piza  

126 

e de chegar a estabelecer-se como uma identidade unitária. (Dias, 
2008, p. 34, grifos nossos) 

 
Segundo Winnicott, o amadurecimento humano não é linear, mas 

isso não significa dizer que não existam condições de possibilidade ou pré-
requisitos para que o humano seja e continue a ser. Alguns estágios da vida 
dependem de o indivíduo ter tido sucesso ou conquistado algo, e, caso não 
tenha sido assim, poderá fracassar, não se constituir como si-mesmo ou 
ainda criar um falso si-mesmo. 

Em larga medida, pode-se afirmar que os distúrbios, dentre eles as 
psicoses – que impedem muitas vezes que o indivíduo seja capaz de se 
sentir real –, ocorrerão quando o ambiente tiver falhado naquilo que o 
indivíduo precisava naquele momento. Quando o ambiente foi suficiente-
mente bom na fase de dependência absoluta, basta que se mantenha estável 
para que o humano continue a ser e mantenha o que conquistou aí, ele 
pode ter e terá certamente dificuldades em outras fases de sua vida, mas a 
estrutura para resistir está dada – nesse caso, só algo muito invasivo e 
padronizado poderá quebrar o self, desintegrá-lo.  

Importante também dizer que, em alguns casos, o ambiente que não 
é suficiente bom dá bases para criação de um falso si-mesmo que impede 
um verdadeiro si-mesmo e espontâneo. 

 
O verdadeiro si-mesmo, espontâneo e criativo, fica recuado e prote-
gido da ameaça de aniquilamento, enquanto um falso si-mesmo se 
edifica; é este que leva a cabo a tarefa de integrar-se numa unidade e 
relacionar-se com a realidade externa; é ele que se apresenta ao mun-
do no lugar do eu, sendo, contudo, uma prótese. (Dias, 2008, p. 38) 

 
Ainda como consideração preliminar, o que sustenta a leitura que 

farei de Foucault com Winnicott é a concepção winnicottiana de subjetivi-
dade que aqui se refere não à identificação com o sujeito como categoria 
ontologicamente invariável, mas a modos de agir, a processos de subjeti-



 Ontologia de nós mesmos e continuidade de ser em Foucault: uma leitura winnicottiana  

127 

vação modificáveis e plurais, assim como em Foucault e sua proposta de 
uma ontologia de nós mesmos 

 
2. Intrusões na continuidade de ser – espaço disciplinar  
e morte do sujeito 

 
“Divina comédia das punições: é um direito elementar 
ficar-se fascinado até o riso perdido em face de tantas 
invenções perversas, tantos discursos cínicos, tantos 
horrores minuciosos. Desde os aparelhos antimasturba-
tórios para crianças até os mecanismos das prisões para 
adultos, desenrola-se toda uma cadeia desencadeadora 
de risos inesperados que nem a vergonha, nem o 
sofrimento ou a morte conseguem calar […]. [Foucault] 
parece-nos ser o primeiro a criar esta nova concepção de 
poder que se procurava sem se conseguir encontrar nem 
enunciar.”  

G. Deleuze, Foucault. 

O nascimento de uma das ideias mais caras à Modernidade vem com 
todas as condições de efetivação de sua morte já determinadas, a noção de 
sujeito. Enquanto a ideia de um sujeito transcendental em Kant é construí-
da no século XVIII, delineia-se já a sua morte. O sujeito exposto no idealis-
mo transcendental é anunciado com tamanha autonomia, independência 
e centralidade que até a responsabilidade pela criação de si, da natureza e 
do próprio mundo à sua volta é tarefa sua. Com Kant, a típica figura do 
sujeito moderno nasce. No entanto, menos de dois séculos depois, ficará 
evidente na Filosofia de Michel Foucault, que essa autonomia não se 
realizaria, ou ao menos não se realizaria em sua totalidade, pois a forma 
sujeito seria extinta e as condições de possibilidade da extinção já estavam 
dadas no próprio período de sua constituição.  

Em As palavras e as coisas, a morte do homem é anunciada. Com o 
aparecimento da psicanálise, da etnologia, da formalização da linguagem 



 Suze Piza  

128 

e da literatura, tem fim a episteme do século XVIII. Tal episteme teria como 
traço delineador a Antropologia. As teorias humanistas (existencialistas, 
idealistas, marxistas) teriam criado um homem racional e criativo, livre e 
autoconsciente, artífice de seu futuro. Esse homem, segundo Foucault, não 
existe fora da positividade que o forjou. O eu proclamado está devorado 
por estruturas biológicas, psicológicas e sociais e não passa de uma ficção, 
um átomo fictício.  

O sujeito para Foucault não é uma substância, e sim uma forma. 
Forma-sujeito. Foucault é conduzido ao longo de sua trajetória a uma 
história das práticas nas quais o sujeito aparece não como instância de 
fundação, mas como efeito de uma constituição. Foucault parte do 
pressuposto que os modos de subjetivação são (coerentes com sua teoria), 
na verdade, modos de objetivação do sujeito, isto é, o modo como o sujeito 
aparece como objeto de uma determinada relação. Os modos de 
subjetivação e objetivação são dependentes um do outro, seu desenvolvi-
mento é mútuo, concomitante, uma vez que ele se subjetiva na moderni-
dade, objetivando-se. 

Como afirma Fonseca: 
 

De maneira geral, pode-se dizer que Foucault pretende estudar as 
formas de constituição do indivíduo moderno. Quando se fala em 
formas de objetivação e formas de subjetivação, é sempre em relação 
à constituição do indivíduo. Pensar, portanto, nos processos de objeti-
vação é pensar em aspectos da constituição do indivíduo. Da mesma 
forma que pensar nos processos de subjetivação também é pensar em 
aspectos dessa constituição. A meu ver, os mecanismos de objetivação 
e os mecanismos de subjetivação concorrem, simultaneamente ou 
não, para os processos constitutivos do indivíduo, cuja genealogia é o 
objeto dos trabalhos de Foucault. (Fonseca, 2007, p. 24, grifos nossos) 

 
A obra de Foucault possibilita descrever a constituição do indivíduo 

como sujeito e como objeto na modernidade. O sujeito se constitui como 
objeto na medida em que é vitimado pelas práticas da cultura que está 



 Ontologia de nós mesmos e continuidade de ser em Foucault: uma leitura winnicottiana  

129 

inserido, que vão lhe dando forma. O sujeito se constitui como sujeito na 
medida em que está vinculado a uma identidade que lhe é atribuída como 
sua e que ele mesmo atribui como sua. O que Foucault faz é explicitar as 
condições de possibilidade (histórico-culturais-materiais) dessa formação. 

Parte significativa da obra de Foucault aponta para um indivíduo que 
é resultado de um processo de constituição que se efetiva numa certa 
determinação específica de uso do tempo e do espaço. A disciplina, como 
técnica de poder, que forma indivíduos úteis e dóceis na modernidade se 
efetiva por meio dos usos do tempo e do espaço. O poder se concretiza 
sobre o indivíduo por meio da imposição de tipos específicos de espaços e 
elaborações específicas dos atos temporais2. Tempo e espaço em Foucault 
são condições de possibilidade concretas de formação desse indivíduo, 
particularmente porque o indivíduo é temporalizado e espacializado de 
fora para dentro, de maneira coletivizada e persistente.  

 A autonomia do sujeito kantiano que se constrói e ao mundo à sua 
volta com sua própria subjetividade aparece no indivíduo moderno, 
segundo Foucault, como completa heteronomia, pois esse é construído 
como objeto por uma exterioridade temporal e espacial. O sujeito kantiano 
é o ator principal da ação, é aquele que submete os objetos a si. O indivíduo 
foucaultiano (nesse momento) é objeto, sujeito (pois, se sujeita) ao poder. 
Em Kant, a subjetivação cria a objetivação. Em Foucault, a objetivação cria 
a sujeição. A heteronomia é explicitada, e a inversão kantiana se faz 
evidente de maneira mais abrangente. Mas há algo mais aí? O que é essa 
exterioridade que forma? Espaço que determina? E, atrelado ao poder 
sistematicamente aplicado e padronizado, é possível afirmar que essa exte-
rioridade é um ambiente hostil, insuficiente para a formação de um si-
mesmo? 

Pode-se perguntar: Vigiar e punir (onde há a descrição exaustiva des-
ses processos) pode ser lida por esse viés? Certamente. A análise da obra 

 
2 Toda a terceira parte da obra Vigiar e punir é dedicada à descrição desse uso moderno do 
tempo e do espaço. 



 Suze Piza  

130 

mostra uma microfísica do poder e um investimento político no que Fou-
cault chama de corpo, a obra trata da formação de sujeitos na modernidade. 
Uma nova concepção de poder é explicitada. Um poder que cria o real 
antes de reprimir e produz verdade, antes de reprimir. Tal repressão pres-
supõe sempre uma disposição ou um dispositivo no qual opera. Há, nessa 
obra, como afirma Deleuze, “uma concepção de espaço social tão nova 
como as dos espaços físicos e matemáticos atuais” (1986, p. 43). Há na obra 
Vigiar e punir a indicação que o real é construído com condições específi-
cas em que surgem determinados fenômenos (conteúdos que surgem das 
formas) como a delinquência, por exemplo. O campo do poder é um cam-
po formador de sujeitos e outros conteúdos. Como uma espécie de trans-
cendental3. Se formos com Winnicott, talvez essa forma não seja tão nova 
assim, pois sua enunciação, não tão exaustiva como em Foucault, já está 
em Winnicott. 

Deleuze afirma: 
 

Vigiar e punir dá um novo passo. Considere-se uma “coisa” como a 
prisão: é uma formação de meio (o meio prisional), é uma forma de 
conteúdo (o conteúdo é o detido). Mas esta coisa ou esta forma não 
remete para uma “palavra” que a designaria, nem para um significante 
de que ela seria o significado. (Deleuze, 1986, p. 49, grifos nossos) 

[…] É certo que a prisão como forma de conteúdo tem os seus próprios 
enunciados, os seus regulamentos. Igualmente, o direito penal como 
forma de expressão, enunciados de delinquência, tem os seus conteú-
dos: pelo menos um novo tipo de infrações […]. E as duas formas 
estão sempre a entrar em contato, a insinuar-se reciprocamente, a 
retirar segmentos uma da outra: o direito penal está sempre a levar a 
prisão e a fornecer prisioneiros, enquanto a prisão reproduz incessan-
temente a delinquência, faz dela um “objeto” e realiza os objetivos que 
o direito penal concebia de outro modo […]. Existe pressuposição re-

 
3 “Transcendental significa possibilidade ou uso a priori do conhecimento” (CRP, B81). 
Kraemer (2011) questiona se não haveria uma semelhança entre o conceito de Abertura em 
Foucault com o transcendental de Kant. 



 Ontologia de nós mesmos e continuidade de ser em Foucault: uma leitura winnicottiana  

131 

cíproca entre as duas formas. E, no entanto, não há forma comum, 
não há conformidade, nem sequer correspondência. (Deleuze, 1986, 
p. 51) 

 
Se na Tese complementar e em As palavras e as coisas Michel Foucault 

denuncia uma história antropológica em que o sujeito é instância de 
fundação e centro para o qual tudo se dirige, instância máxima de signifi-
cação do mundo e indica a morte ou desaparecimento dessa forma sujeito; 
em Vigiar e punir, Foucault nos leva para um aspecto dessa história que 
nos mostrará algumas práticas a que tal sujeito está submetido. Tais práti-
cas resultarão não mais em um sujeito autônomo, e sim em um sujeito he-
terônomo (mesmo que a autonomia sempre esteja à espreita como um 
poder ser).  

No processo de apresentação das muitas técnicas disciplinares e na 
explicitação da anatomia política moderna, Foucault vai mostrando a 
formação de um sujeito-objeto, ou de um sujeito objetificado. Tal processo 
de formação é uma constituição ou uma construção, afinal, o sujeito objeti-
ficado é efeito de uma constituição, de uma construção. No detalhe, pode-
mos afirmar que nessa anatomia política e nessas técnicas disciplinares 
estão (alguns) dos chamados modos de subjetivação que são exatamente 
modos de constituição do sujeito. Curioso que, se entendermos dessa 
forma, a subjetividade e a objetividade se confundem, pois o que se chama 
de modo de subjetivação é também o que dá objetividade ao sujeito, o que 
o faz ser o que esse é objetivamente falando: modos de objetivação do 
sujeito4. 

O humano está sujeito a relações de conhecimento e de poder que o 
forma. Objetividade e subjetividade são dependentes. É o “pensamento” o 
ato que instaura o sujeito e o objeto. O trabalho de Foucault pode ser lido 
como uma história crítica dos modos de subjetivação/objetivação do ser 
humano em nossa cultura moderna. As instituições modernas, dentre elas 

 
4 Nos referimos aqui a um dos modos que o conceito aparece na obra de Foucault. 



 Suze Piza  

132 

a prisão, a escola, o hospital, são matérias formadas com potencialidade de 
formação. 

É importante reforçar que, como afirma Deleuze,  
 

A forma diz-se em dois sentidos: forma ou organiza matérias; forma 
ou finaliza funções, dá-lhes objetivos. Não só a prisão, mas também o 
hospital, a escola, a caserna, a oficina são matérias formadas. Punir é 
uma função formalizada, tal como tratar, educar, disciplinar, fazer 
trabalhar. (Deleuze, 1986, p. 51) 

 
Partindo desses pressupostos, devemos nos perguntar que tipo de 

resultado esses espaços fabricam, em especial que tipo de subjetividade é 
formada? A prisão, o hospital, a escola, a caserna, os asilos, a oficina, a 
fábrica são ambientes suficientemente bons, ou reproduzem de maneira 
sistemática uma padronização de intrusões que impedem que o ente 
humano seja e continue a ser? Qual o impacto dessa transformação do 
ambiente humano em instituição disciplinar no amadurecimento de um 
indivíduo que viverá nesses ambientes onde a prática da dominação o 
submete sistematicamente a situações que impedem seu esforço de existir, 
e a manifestação de sua singularidade? 

O problema da produção histórica das subjetividades remete à 
descrição arqueológica da constituição de certo número de saberes sobre 
o sujeito, à descrição genealógica das práticas de dominação, das estra-
tégias de governo às quais se submetem o indivíduo. No curso da história, 
os homens se constroem, deslocam sua subjetividade, subjetividades múl-
tiplas que jamais seriam aquilo que chamamos de homem. Quando esse é 
o ponto de vista, pode-se perceber que uma criação em massa de um deter-
minado tipo de homem foi forjado, não espontâneo e não criativo. 

Essa aproximação suave, que fazemos aqui de olhar a instituição 
disciplinar como um ambiente hostil, se justifica quando observarmos que 
a anatomia política da dominação, consequentemente as técnicas discipli-



 Ontologia de nós mesmos e continuidade de ser em Foucault: uma leitura winnicottiana  

133 

nares ou os chamados recursos para o bom adestramento5 dos homens, tais 
como apresentados por Foucault em Vigiar e punir, têm como pilar de 
sustentação e princípios de dominação mais efetiva, os usos do tempo e do 
espaço. É, artificialmente, no tempo e no espaço e por meio de seu uso que 
a constituição das subjetividades se dará. Não é apenas na obra Vigiar e 
punir que essa temática aparece. Há inúmeros textos de Foucault que tra-
tam da formação do sujeito com ênfase nesses usos do tempo e do espaço.  

Em conferência proferida em 1967, intitulada Outros espaços, Fou-
cault afirma: 

 
É preciso, entretanto, observar que o espaço que hoje aparece no 
horizonte de nossas preocupações, de nossa teoria, de nossos sistemas 
não é uma inovação: o próprio espaço na experiência ocidental tem 
uma história, e não é possível desconhecer este entrecruzamento fatal 
do tempo e do espaço […]. É do espaço de fora que eu gostaria de 
falar agora. O espaço no qual vivemos, pelo qual somos atraídos para 
fora de nós mesmos, no qual decorre precisamente a erosão de nossa 
vida, de nosso tempo, de nossa história, esse espaço que nos corrói e 
nos sulca é também em si-mesmo um espaço heterogêneo. (Foucault, 
2006, pp. 411-414)6 

 
O espaço forma a subjetividade na medida em que a forja, a corrói ou 

a sulca. Em Vigiar e punir, ao tratar da punição, o filósofo afirma que a 
punição é uma função social complexa e não centra sua análise apenas nos 
conceitos repressivos do poder, mas em uma série de efeitos positivos que 
essa pode induzir. O poder como criador de instâncias, campos de verdade 
e de objetos, ou, no caso de um tipo específico de sujeito, é a primeira regra 
metódica proposta por Foucault.  

A punição não é apenas uma consequência do direito, e sim uma 
técnica que tem sua especificidade no campo geral das técnicas do poder 
que se dão efetivamente num dado espaço para a formação de indivíduos. 

 
5 Título de capítulo da terceira parte de Vigiar e punir. 
6 Ditos e escritos III (edição brasileira). 



 Suze Piza  

134 

A punição e sua efetivação por meio do espaço é, ao mesmo tempo, 
epistemológica e jurídica, tem relação com o conhecimento do homem e a 
construção de uma forma de homem. O método apresentado por Foucault 
para a leitura da punição revela dada ontologia da subjetividade moderna. 
O espaço, incluindo o familiar, será condição de possibilidade primordial 
para a efetivação da punição. 

O espaço institucional ou 
 

As instituições que foram pensadas e denunciadas como instru-
mentos visíveis ou lavardes de um imenso projeto de controle social. 
A escola, o hospital, o asilo, a prisão, a família tornaram-se alguns dos 
pontos visíveis – os mais visitados também – de um vasto arquipélago 
institucional (ou para usar outro sistema metafórico), de uma rede 
indefinidamente ramificada de coerções exercidas pela sociedade so-
bre si mesma. (Revel, 1997, p. 117) 

 
A instituição funciona como uma forma abstrata aplicada a uma 

multiplicidade humana, e isso se dá num processo construtivo em uma 
composição no espaço-tempo onde tal subjetividade é formada. Há uma 
dimensão informal prévia, uma espécie de diagrama que possibilita a 
construção. Algo que já estava lá e servirá como uma espécie de auxiliar. 

O sistema de coerções que uma sociedade exerce sobre si mesma tem, 
como fica evidente no capítulo “Os recursos para o bom adestramento”, em 
Vigiar e punir, um vínculo necessário com o uso do espaço e do tempo e a 
maneira como são impostos aos seres humanos. Isso se dá na conjugação 
de uma técnica moderna política extremamente eficaz que se chama 
disciplina. 

Como diz Foucault, a disciplina procede em primeiro lugar à 
distribuição dos indivíduos no espaço usando diversas técnicas: a cerca, o 
encarceramento, a clausura. Essas são as formas espaciais do espaço insti-
tucional: do convento, do quartel, da escola, do hospital, da prisão. 

 



 Ontologia de nós mesmos e continuidade de ser em Foucault: uma leitura winnicottiana  

135 

O princípio da clausura não é constante, nem indispensável, nem 
suficiente nos aparelhos disciplinares. Esses trabalham o espaço de 
maneira muito mais flexível e mais fina. Em primeiro lugar, segundo 
o princípio da localização imediata ou do quadriculamento. Cada 
indivíduo em seu lugar; e em cada lugar um indivíduo […]. O espaço 
disciplinar tende a se dividir em tantas parcelas quanto corpos ou 
elementos há a repartir. É preciso anular os efeitos das repartições 
indecisas, o desaparecimento descontrolado dos indivíduos, sua 
circulação difusa, sua coagulação inutilizável e perigosa; tática de 
antideserção, de antivadiagem, de antiaglomeração. Importa estabele-
cer as presenças e ausências, saber onde e como encontrar os indiví-
duos, instaurar comunicações úteis, interromper as outras, poder a 
cada instante vigiar o comportamento de cada um, apreciá-lo, sancio-
ná-lo, medir as qualidades e os méritos. Procedimento, portanto, para 
conhecer, dominar e utilizar. A disciplina organiza um espaço analíti-
co. (Foucault, 2002, pp. 122-123) 

 
É o poder espacial-disciplinar que atinge o corpo que, sem dúvida, 

durante a época clássica, ao passar a ser objeto de conhecimento passa a 
ser também principal alvo do poder. Uma das formas fundantes da 
possibilidade desse exercício de poder é o espaço, lugar onde os corpos 
serão manipulados, modelados, treinados e aprenderão a obedecer. Lugar 
onde os sujeitos são fabricados. É o domínio da disciplina, como técnica 
de produção de corpos, indivíduos, singularidades, átomos fictícios, repre-
sentações sociais.  

A disciplina aparece aqui como um conjunto de técnicas que se 
utilizam principalmente de recursos de adestramento (domínio do tempo 
e do espaço dos indivíduos). Espaço e tempo vão construindo um sujeito 
dócil e útil. O espaço forma o sujeito na medida em que este é construído 
e usado para uma dada ordem, uma arquitetura voltada para o exercício 
da visibilidade, usado para a classificação em que os sujeitos aprenderão 
na posição da fila o seu lugar e o seu distanciamento dos demais sujeitos, 
sua classificação no meio do todo. Implantam-se com a disciplina espacial 
linhas e colunas que individualizará os corpos, os distribuirá numa rede de 



 Suze Piza  

136 

relações e o afastará de qualquer relação intersubjetiva minimamente 
suficiente. 

As disciplinas se efetivam no espaço, 
 

[…] organizando as “celas”, os “lugares” e as “fileiras” criam espaços 
complexos: ao mesmo tempo arquiteturais, funcionais e hierárquicos. 
São espaços que realizam a fixação e permitem a circulação; recortam 
segmentos individuais e estabelecem ligações operatórias; marcam 
lugares e indicam valores; garantem a obediência dos indivíduos, mas 
também uma melhor economia do tempo e dos gestos. São espaços 
mistos: reais, pois regem a disposição dos edifícios, de salas, de mó-
veis, mas ideais, pois projetam-se sobre essa organização caracteriza-
ções, estimativas, hierarquias. A primeira das grandes operações da 
disciplina é então a constituição de “quadros vivos” que transformam 
as multidões confusas, inúteis ou perigosas em multiplicidade organi-
zada. (Foucault, 2002, pp. 126-127) 

 
O espaço disciplinar proporciona a criação de um sujeito adequado à 

sociedade moderna: o sujeito moderno. A subjetividade do indivíduo vai 
sendo marcada por essas vivências espaciais, muitas vezes extremamente 
extenuantes. Não só se cria a forma-sujeito, como se cria um rebanho de 
sujeitos, abolindo qualquer possibilidade de um si-mesmo que poderia se 
constituir de várias maneiras. O espaço disciplinar possibilita a criação de 
uma massa de pessoas, constitui classes e reduz as singularidades 
individuais a um novo informe. O indivíduo é caracterizado como indiví-
duo numa microfísica do poder celular. 

Todas as formas mais eficientes dessa produção têm relação direta 
com a imposição de um espaço sobre o humano, mas não só, uma vez que 
a construção de um quadro vivente coerente depende também do bom uso 
do tempo como técnica de poder. Há um segundo elemento formador, por-
tanto, o tempo ou os usos do tempo. 

O controle do tempo das atividades – começo, fim, duração, intervalo; 
elaboração temporal do ato –, o corpo ajustado aos imperativos corporais, 
a capitalização do tempo, a imposição da repetição das tarefas – adminis-



 Ontologia de nós mesmos e continuidade de ser em Foucault: uma leitura winnicottiana  

137 

tração da maior droga de entorpecimento – e a rotina são formas de 
apresentação desses usos do tempo. O poder disciplinar atinge a subjetivi-
dade, a alma, pois intervém não só de maneira contínua, mas também ao 
nível das virtualidades, das disposições da vontade. O tempo, como afirma 
Foucault, permite que o corpo e o gesto sejam postos em correlação. O 
controle disciplinar impõe uma atitude global do corpo, atitude esta que é 
sua condição de eficácia e rapidez: 

 
[…] no bom emprego do corpo, que permite um bom emprego do 
tempo, nada deve ficar ocioso ou inútil; tudo deve ser chamado a for-
mar o suporte do ato requerido. Um corpo bem disciplinado forma o 
contexto da realização do mínimo gesto […] o princípio que estava 
subjacente ao horário em sua forma tradicional era essencialmente 
negativo; princípio da não-ociosidade. (Foucault, 2002, pp. 130-131)  

 
A imposição do tempo objetivo sobre o indivíduo é uma das 

condições formais da existência do indivíduo moderno e, portanto, de sua 
constituição. Na medida em que esse tem uma função moral, econômica e 
opera consequentemente na formação de um tipo de sujeito com hábitos 
específicos. O uso social crescente do tempo do indivíduo convertendo tal 
tempo em tempo socialmente produzido é exaustivo, extenuante, 
inesgotável. Utiliza-se o mínimo instante, alia-se o máximo de rapidez ao 
máximo de eficiência. Na decomposição do tempo, no seu fracionamento 
inesgotável, na multiplicação de suas subdivisões, desarticula-se o indiví-
duo existente para articulá-lo numa nova configuração. Essa situação tão 
corrente na sociedade moderna é o avesso de uma temporalização como 
tarefa do amadurecimento humano. 

Foucault afirma que todo esse uso do tempo do indivíduo, ou mais 
bem-dito, toda essa imposição do tempo é uma técnica de sujeição, sendo 
assim é uma técnica de formação de um tipo de sujeito, faz parte integrante 
de um processo de subjetivação sem que o indivíduo faça nada de si, é um 
processo de subjetivação em se faz algo do indivíduo. A docilidade é 
conseguida com a utilização do tempo.  



 Suze Piza  

138 

Em todo caso, o pequeno continuum temporal da individualidade-
gênese parece ser mesmo, como a individualidade-célula ou a indivi-
dualidade-organismo, um efeito e um objeto da disciplina. E no cen-
tro dessa seriação do tempo encontramos um procedimento que é, 
para ela, o que era a colocação em “quadro” para a repartição dos indi-
víduos ou o recorte celular: ou ainda o que era a “manobra” para a 
economia das atividades e o controle orgânico. (Foucault, 2002, p. 136) 

  
Nesse processo, um novo objeto vai se compondo como corpo 

natural, portador de forças, suscetível de operações específicas. Um corpo 
com sua ordem, com um tempo. Esse corpo é alvo de novos mecanismos 
de poder (poder esse que é um campo próprio de constituição das coisas) 
e, portanto, se oferece a novas formas de saber, é modelação dos corpos 
pelo tempo. Nasce, assim, o homem do humanismo moderno (Foucault, 
2002, p. 132). 

O que vemos aqui com Winnicott? O tempo imposto de forma 
intrusiva e padronizada fere o processo de temporalização que afeta 
diretamente nossa capacidade de continuar a ser, do nosso vínculo com a 
existência de forma saudável, de confiabilidade com o ambiente. A descri-
ção de Foucault pode indicar precisamente uma das formas de como um 
indivíduo traumatizado é construído, entendendo o trauma como a defesa 
a essa intrusão; afinal, o trauma atinge diretamente a conquista da tempo-
ralização ou de sermos temporais. Se essa tese é correta, estamos diante de 
um processo generalizado de geração de trauma. 

Michel Foucault anuncia em Vigiar e punir: 
 

O indivíduo é sem dúvida o átomo fictício de uma representação 
“ideológica” da sociedade; mas é também uma realidade fabricada 
por essa tecnologia específica de poder que se chama “disciplina”. 
Temos que deixar de descrever sempre os efeitos do poder em termos 
negativos: ele “exclui”, “reprime”, “recalca”, “censura”, “abstrai”, “mas-
cara”, “esconde”. Na verdade, o poder produz; ele produz realidade; 
produz campos de objetos e rituais da verdade. O indivíduo e conhe-



 Ontologia de nós mesmos e continuidade de ser em Foucault: uma leitura winnicottiana  

139 

cimento que dele se pode ter se originam nessa produção. (Foucault, 
2002, p. 161) 

 
Alguns poderiam dizer que essa prática de formação de pessoas se 

restringe, contudo, ao ambiente militar e análogos. No entanto, o modelo 
de domesticação acima exposto é adotado em larga escala no modo de vida 
imposto pelo capitalismo formando massas, corpos dóceis e úteis que são 
forjados cotidianamente nas escolas, prisões, fábricas, hospitais. A moder-
nidade é marcada pela descoberta do corpo como objeto e como alvo de 
poder, um corpo que se manipula, modela, treina, que obedece, responde. 
(Foucault, 2002, p. 117). O que vemos aqui é o mesmo princípio formativo, 
contudo, às avessas. 

A descrição das práticas de sujeição que aparecem em Vigiar e punir, 
mas também em diversas outras obras de Foucault, também é base privile-
giada para se pensar uma outra tarefa extremamente importante para Win-
nicott: o alojamento da psique no corpo. Sem pretender aqui me deter 
nesse ponto, que merece reflexão à parte, apenas indico que o sujeito 
constituído em um tempo integralmente útil – economicamente falando – 
será um sujeito integralmente útil como que uma máquina. Foucault está 
descrevendo com esses processos a criação naquele momento de um novo 
objeto: o corpo natural, que sujeitado a todas essas práticas se tornará ágil, 
rápido, eficiente, enquanto se torna frágil, vulnerável e doente. 

A objetividade do tempo e a objetividade do espaço vai criar um 
humano heterônomo, dependente, passivo. A pressão do tempo objetivado 
e das estruturas espaciais serão determinantes na forma que terá o sujeito 
a partir daí, ou do não-sujeito, como diria Foucault ou um falso self, um 
psicótico e tantas outras formações possíveis bastante distantes do que 
Winnicott chamaria de saúde.  

O anúncio que Foucault faz da morte do sujeito, historicamente morte 
prematura, pode ser lida com Winnicott, pois, se avaliarmos com calma, 
nem sequer esse sujeito foi integrado, afinal já na época de seu nascimento 



 Suze Piza  

140 

– considerando o sujeito moderno –, todos os mecanismos sociais de sua 
destruição já estavam em curso.  

A questão principal que quero trazer aqui é justamente provocar a 
reflexão sobre o que acontece quando temporalização e espacialização 
deixam de ser conquistas de estágios de um processo de amadurecimento 
humano e passam a atuar como tecnologias de poder, condições formais 
objetivas (o relógio, o controle dos intervalos, a imposição do ritmo, as 
punições dos atrasos, as salas, celas, cercas, enquadrinhamentos individua-
lizantes)? A resposta parece óbvia: empobrecimento afetivo e morte do 
sujeito. 

 
3. Continuidade de ser, ambiente suficientemente bom 
e cuidado de si  

No que diz respeito à constituição da subjetividade, é à descrição das 
formas de exercício de poder e à consequente produção de uma subjetivi-
dade útil e dócil ou ainda às formas da biopolítica de governar as popula-
ções e suas minúcias que se resume a grande tese defendida na Filosofia de 
Foucault? Sabemos que não. Tem sido cada vez mais comum, na academia, 
os estudos do chamado último Foucault, e, nessa fase de sua obra, o discur-
so é bastante distinto, bem como os resultados. A subjetividade e sua 
formação parecem ainda ser suas grandes preocupações. Todavia, agora 
não é mais o olhar voltado para processos de normatização dos indivíduos 
que se generalizaram dos séculos XVII e XVIII, fixando identidades e ge-
renciando populações que será colocado em destaque. Foucault olha defi-
nitivamente para outro ambiente. 

A constituição do sujeito no último Foucault é geralmente conhecida 
no âmbito de uma ou de sua estética da existência. Muitas leituras já consa-
gradas, principalmente as que consideram os dois últimos volumes da His-
tória da sexualidade, vão reforçar agora a busca dos humanos pela vida bela 
como elemento a ser considerado na constituição de si. Muitos comentadores 
de Foucault defendem que há, portanto, um deslocamento do problema de 



 Ontologia de nós mesmos e continuidade de ser em Foucault: uma leitura winnicottiana  

141 

Foucault e o aparecimento de fato do problema do sujeito, considerando 
que até então, não havia sujeito. Concordo que, de fato, há um desloca-
mento, mas esse deslocamento não é de problemática filosófica – que 
permanece a mesma –, é um deslocamento do mundo vivido: Foucault sai 
do campo da avaliação da vida dos humanos em um ambiente hostil e 
passa a avaliar a vida humana em um ambiente que ele considera (por 
muitas razões que não enunciarei aqui) suficientemente bom para a vida 
plena e bela. 

É em obras como O governo de si e dos outros, Hermenêutica do sujeito, 
História da sexualidade, A coragem de verdade que o ambiente descrito é 
radicalmente distinto do anterior. Por ser outro o ambiente o que emergirá 
daí, é o discurso do cuidado de si, da autoconstituição de si e das práticas e 
técnicas de si necessárias a uma vida ética. E esse discurso tem cada vez 
mais sido vinculado às teorias winnicottianas, pois em Winnicott a ética 
tem a ver com um viver espontâneo, uma potencialidade inerente ao 
humano que, muitas vezes, se realiza apenas se não houver intrusões 
ambientais. Ao contrário do que vimos nas instituições disciplinares que 
impedem de, por falta de cuidado ambiental que muitas vezes engendrará 
violência e fará com que o sujeito seja ou se sinta impotente diante da vida. 
O ambiente que não falha ao propiciar a continuidade de ser possibilita que 
o sujeito cuide de si. Há, portanto, na obra de Foucault, uma troca de 
espaços de controle para espaços de facilitação. 

Foucault vai pensar na última fase de sua obra na ética como cuidado 
de si e em um sujeito que cuida de si, se expressa e é livre (entendendo por 
liberdade não mais a liberdade individual limitada pelas instituições, mas 
sim uma liberdade que só se expressa nas relações intersubjetivas), capaz 
de resistir ao poder nas suas mais diversas formas. Esse sujeito descrito por 
Foucault vive no mundo antigo greco-romano, em um ambiente que o 
convoca ao cuidado de si e dos outros e, segundo Foucault, um ambiente 
que propicia ao indivíduo a busca por uma vida bela e plena. A estética da 



 Suze Piza  

142 

existência será a vivência em uma cultura de si em termos de 
transformação, transfiguração, “ultrapassagem de si”. 

Apesar de não usar a expressão, o ambiente suficientemente bom apa-
rece implícito de muitas maneiras nos textos de Foucault, e fica bastante 
evidente nos textos dessa fase final de sua obra quando descreve momentos 
de trocas intersubjetivas como base da constituição e transformação 
pessoal, descreve um ambiente em que os humanos têm aliados, amigos, 
como diria Peter Sloterdijk7. Num primeiro momento de sua obra, Fou-
cault se ocupa de descrever o desamparo que surge da falta de cuidado e do 
confronto ou passividade com diversas técnicas disciplinares, e, num se-
gundo momento, do amparo dos laços de amizade. 

Por fim, vale reforçar que o conceito de sujeito apresentado por 
Foucault, nesse momento, está longe de ser algo fechado em si-mesmo ou 
solipsista; a noção de sujeito em Foucault é sempre fraca e se manterá assim 
mesmo nessa fase de seu pensamento. Num primeiro momento de sua 
obra, temos uma subjetividade que é atravessada por elementos externos 
que a dominam e a submetem; no segundo momento, é uma subjetividade 
que só é na relação com o outro, e, portanto, sempre consubjetividade. A 
Ética apresentada por Foucault pressupõe confiabilidade, pois há sempre 
um outro em quem confiamos que está ali. Chamamos a atenção que em 
Winnicott, apesar da tendência para a integração em uma unidade, essa 
unidade sempre guarda um grau de vulnerabilidade, afinal não saímos da 
dependência absoluta para a independência absoluta, e sim da dependên-
cia absoluta para a independência relativa em relação aos outros e ao 
ambiente. 

Foucault parece encontrar na vida criativa e bela – só possível em um 
ambiente suficientemente bom – um contraponto ao poder disciplinar e à 
biopolítica e, desse modo, ao desamparo estrutural da sociedade moderna. 
Vale arriscar dizer que a amizade funcionará nesse bem viver como espaço 
transicional que propiciará que o ambiente facilitador se constitua e, com 

 
7 Vale ver os recentes trabalhos de Juliano Garcia Pessanha a respeito. 



 Ontologia de nós mesmos e continuidade de ser em Foucault: uma leitura winnicottiana  

143 

isso, em termos winnicottianos, uma vida saudável e que valha a pena ser 
vivida. 

 
Referências 

Deleuze, G. (1982). A Filosofia crítica de Kant. Lisboa: Edições 70. 
Deleuze, G. (1986). Foucault. Lisboa: Edições 70. 
Dias, E. O. (2003). A teoria do amadurecimento de D. W. Winnicott. Rio de 

Janeiro, Imago.  
Dias, E. O. (2008). A teoria winnicottiana do amadurecimento como guia 

da prática clínica. Natureza Humana, 10(1), 29-46.  
Fonseca, M. (2007). A. Michel Foucault e a constituição do sujeito. São Pau-

lo: EDUC. 
Foucault, M. (2006). Ditos e escritos IV. Rio de Janeiro: Forense Universi-

tária. 
Foucault, M. (2002). Vigiar e punir. Petrópolis: Vozes. 
Kraemer, C. (2011). Ética e liberdade em Michel Foucault. São Paulo: Educ. 
Loparic, Z. (2000). O animal humano. Revista Natureza Humana, 2(2), 

351-397. 
Revel, J. (1997). Foucault: conceitos essenciais. São Carlos: Claraluz.  



144 

A natureza do psíquico para Freud 
Fátima Caropreso 

Quando Freud começa a perceber que a identificação entre os campos 
do psíquico e da consciência era insuficiente para dar conta de uma série 
de fenômenos mentais, a psicologia ainda era, sobretudo, o projeto de uma 
ciência da consciência. As principais propostas de psicologia da época, co-
mo aquelas de Brentano (1874/1944), Wundt (1896) e James (1891/1978), 
sustentavam a identidade entre o mental e o consciente e consideravam a 
existência de processos psíquicos inconscientes uma impossibilidade de 
fato e de direito. A ideia de um psíquico inconsciente não será adotada de 
imediato por Freud. Vários anos se intercalam entre a percepção da 
necessidade de se supor a existência de processos inconscientes como det-
erminantes dos sintomas neuróticos e o reconhecimento explícito de sua 
natureza psíquica (Caropreso, 2010). Neste capítulo, primeiramente, reto-
maremos a estratégia utilizada por Freud para introduzir em sua teoria a 
hipótese de um psiquismo inconsciente. Em seguida, abordaremos a ques-
tão da concepção freudiana acerca da natureza dos processos mentais em 
sua obra metapsicológica e, por fim, comentaremos a justificativa para a 
introdução da hipótese de um inconsciente psíquico. Procuraremos mos-
trar que, se, por um lado, a concepção freudiana da natureza da mente 
inconsciente é bastante explícita, por outro, a natureza da consciência per-
manece consideravelmente obscura e que esta é a grande lacuna da teoria 
metapsicológica elaborada por Freud. 

1. A formulação inicial do conceito de psíquico inconsciente

No texto “Sobre a concepção das afasias” (1891), considerado por
alguns autores (Roza, 1991, Simanke, 2006 e Caropreso, 2010) o passo 
inaugural da metapsicologia, Freud repensa o conceito de representação, a 



 A natureza do psíquico para Freud  

145 

partir da crítica às hipóteses localizacionistas, então predominantes, sobre 
o funcionamento normal e patológico da linguagem. Ao recusar a teoria 
neurológica localizacionista das afasias, Freud recusa também a concepção 
psicológica de representação a ela subjacente, a qual se apoiava em grande 
medida no associacionismo de James Mill (Caropreso, 2008). Nesse texto, 
ele adota a doutrina da concomitância defendida pelo neurologista inglês 
Hughlings Jackson – de acordo com a qual, todos os processos mentais, ou 
conscientes, se dariam em paralelo a certos processos cerebrais, sem que 
houvesse interferência causal de uma série sobre a outra (Jackson, 1884) – 
e argumenta que a representação seria o concomitante psíquico de um 
processo cortical associativo. 

A identificação do mental ao consciente é explicitamente mantida no 
texto freudiano sobre as afasias. O autor afirma que os processos associa-
tivos corticais – os “correlatos” da representação – deixariam atrás de si 
modificações permanentes no tecido nervoso, as quais possibilitariam a 
repetição do mesmo processo mediante nova estimulação, ou seja, permi-
tiriam a rememoração. No entanto, uma representação só voltaria a emer-
gir com a repetição do processo anteriormente ocorrido, de forma que a 
representação – na verdade, todo o psíquico – seria necessariamente cons-
ciente.  

Essa identidade entre o mental e o consciente começa a ser questiona-
da nos textos sobre as neuroses publicados nos anos seguintes. Em “As 
neuropsicoses de defesa” (1894), por exemplo, Freud reconhece que é 
necessário supor a existência de processos inconscientes subjacentes aos 
sintomas neuróticos; no entanto, ele manifesta sua dúvida a respeito da 
legitimidade de considerá-los processos verdadeiramente psíquicos. O 
autor se pergunta, nesse texto, se os processos inconscientes não deveriam 
ser considerados processos puramente neurológicos, que poderiam in-
fluenciar o psiquismo, mas que não seriam, em si mesmos, psíquicos. A 
resposta a essa questão aparece apenas no “Projeto de uma psicologia”, 
texto redigido em 1895, mas publicado apenas postumamente em 1950. 
Nesse texto, encontramos a primeira formulação da hipótese do incons-



 Fátima Caropreso   

146 

ciente psíquico. Freud formula, nesse momento, o conceito de inconsciente 
em sentido “dinâmico”, isto é, como processos que permanecem ativos no 
psiquismo embora insuscetíveis de se tornarem conscientes. 

No “Projeto…”, Freud tenta explicar os processos mentais normais e 
patológicos a partir de dois postulados principais: a “quantidade” e o “neu-
rônio”. Ele desenvolve a hipótese de um “aparelho neuronal”, onde ocorre-
riam tais processos, cujo funcionamento e estrutura seriam determinados 
pelo “princípio de inércia”, isto é, por uma tendência a descarregar toda a 
quantidade que incidisse sobre o aparelho. O aparelho neuronal descreve 
processos que ocorreriam no sistema nervoso e que poderiam ser relacio-
nados a regiões anatômicas do cérebro. 

Para incorporar em sua teoria a noção de psíquico inconsciente, Freud 
passa a identificar os processos corticais associativos – que, em 1891, eram 
pensados como consistindo nos concomitantes neurológicos da represen-
tação – à própria representação. Os processos associativos envolvendo 
neurônios e quantidades que ocorreriam na parte do cérebro correspon-
dente ao sistema de memória (sistema psi) seriam, no “Projeto…”, a própria 
representação, e a consciência, em vez de ser pensada como uma qualidade 
intrínseca a todo processo psíquico, passa a ser pensada como uma quali-
dade que pode ou não vir a se acrescentar a uma parte das nossas 
representações, desde que cumpridas certas condições (Caropreso, 2010). 
Ao comentar a relação da sua teoria da consciência com as demais, Freud 
afirma: 

 
Segundo uma teoria mecanicista avançada, a consciência é só um 
aditivo aos processos fisiológico-psíquicos, cuja supressão nada alte-
raria no curso psíquico. De acordo com outra doutrina, a consciência 
é o lado subjetivo de toda ocorrência psíquica, logo, inseparável do 
processo fisiológico mental. Entre ambas situa-se a teoria aqui de-
senvolvida. Consciência é, aqui, o lado subjetivo de uma parte dos 
processos físicos no sistema nervoso […]. (Freud, 1950/2003, p. 190) 

 



 A natureza do psíquico para Freud  

147 

A consciência seria o “lado subjetivo” de uma parte dos processos 
físicos que constituiriam o psíquico inconsciente. Ela deixa de constituir a 
totalidade do psíquico e passa a constituir sua menor parte. A 
inconsciência, por sua vez, passa a ser o estado originário e predominante 
das representações e, com isso, a expressão “representação inconsciente” 
perde seu caráter contraditório e pode ser incorporada à teoria freudiana. 
Na seguinte passagem, Freud declara a independência dos processos 
psíquicos em relação à consciência: 

 
Temos tratado os processos psíquicos como algo que possa prescindir 
do conhecimento dado pela consciência […]. Se não nos deixarmos 
desconcertar por tal fato, segue-se desse pressuposto que a consciên-
cia não proporciona nem conhecimento completo, nem seguro, dos 
processos neuronais; cabe considerá-los em primeiro lugar e em toda 
extensão como inconscientes e cabe inferi-los como as outras coisas 
naturais. (Freud, 1950/2003, p. 187) 

 
Tendo isso em vista, a resposta que Freud encontra para a questão que 

ele havia levantado em “As neuropsicoses de defesa” (1894) poderia ser 
formulada da seguinte forma: os processos inconscientes determinantes 
dos sintomas neuróticos são processos cerebrais; contudo, esses processos 
podem legitimamente, em função de suas características, ser considerados 
“psíquicos”. Além disso, a existência desses processos mentais inconscien-
tes não configura um funcionamento mental patológico, mas, ao contrário, 
trata-se de uma parte constitutiva de todo psiquismo, primária e, na verda-
de, mais ampla do que aquela parte do psíquico apta a se tornar consciente. 

omas Nagel (1976) descreve da seguinte maneira a situação de 
Freud ao postular a existência de um psíquico inconsciente: 

 
Freud parece ter chegado nessa suposição pelo seguinte processo de 
raciocínio: se for tentado construir a ciência da psicologia lidando 
apenas com processos conscientes, a tarefa parece ser impossível, 
porque existem demasiadas lacunas causais evidentes. O material 
consciente é fragmentário e não é sistemático e, portanto, improvável-



 Fátima Caropreso   

148 

mente será compreendido teoricamente em termos que não vão além. 
É natural supor essas lacunas preenchidas por processos neurofisioló-
gicos, os quais de tempos em tempos originam estados conscientes. E 
os propósitos da unidade teórica são mantidos supondo que, em vez 
de uma alternação e interação entre os processos físicos inconscientes 
e processos mentais conscientes, existe um sistema físico causalmente 
completo, entretanto, com alguns processos que como complemento 
têm a propriedade da consciência, ou têm concomitantes conscientes. 
Assim o mental surge como o efeito de um certo tipo de processo 
físico. Uma reflexão maior, contudo, sugere que talvez seja um erro 
identificar o mental com esses efeitos conscientes, e que ele deveria 
ser identificado com os próprios processos físicos […]. Já que a natu-
reza verdadeira dos processos mentais que se apresentam à consciên-
cia é física, com a consciência sendo apenas uma qualidade adicional 
deles, não pode haver objeção em também descrever como mentais 
esses processos intermediários, ocorrendo no mesmo sistema físico, 
os quais não se apresentam à consciência apesar de eles em muitos 
detalhes poderem ser física e funcionalmente semelhantes aos que se 
apresentam a ela. (Nagel, 1976, p. 27) 

 
Assim, para incorporar em sua teoria a hipótese de processos psíqui-

cos inconscientes, Freud parece ter deslocado o paralelismo que ele antes 
supunha existir entre os processos neurais e o psíquico como um todo para 
entre o psíquico inconsciente e a consciência. Esse deslocamento do 
paralelismo fica mais evidente na seguinte passagem do “Esboço de psica-
nálise” (1940): 

 
Muitos, dentro e fora da ciência, satisfazem-se em assumir que apenas 
a consciência é psíquica; nesse caso, nada resta para a psicologia, a 
não ser discriminar, nos fenômenos psíquicos, entre percepções, 
sentimentos, processos de pensamento e volições. Concorda-se, em 
geral, no entanto, que esses processos conscientes não formam séries 
sem lacunas, fechadas em si mesmas, de modo que não haveria outra 
alternativa a não ser adotar a suposição de uns processos físicos ou 
somáticos concomitantes do psíquico aos quais parece necessário 
atribuir uma perfeição maior do que às séries psíquicas, pois alguns 
deles têm processos conscientes paralelos e outros não. Isto sugere, de 



 A natureza do psíquico para Freud  

149 

maneira natural, pôr o acento, na psicologia, sobre esses processos so-
máticos, reconhecer neles o psíquico genuíno e buscar uma apreciação 
diversa para os processos conscientes. (Freud, 1940a/1998, pp. 157-
158, itálicos nossos) 

 
Nessa passagem, o autor reafirma a natureza física dos processos psí-

quicos inconscientes e defende que a consciência seria “concomitante”, ou 
“paralela”, a uma parte desses processos. Tal colocação de Freud nos permi-
te levantar a hipótese de que quando ele diz, no “Projeto…”, que a consciên-
cia é o “lado subjetivo” dos processos corticais correspondentes ao sistema 
ômega, o paralelismo sustentado em 1891 está sendo deslocado para entre 
os processos nervosos que constituiriam o psíquico inconsciente e a cons-
ciência.  

 Vemos, assim, um posicionamento semelhante de Freud a respeito da 
natureza do mental e da relação entre a consciência e o inconsciente nesses 
dois momentos extremos de sua obra e podemos argumentar que há vários 
indícios de que, no período intermediário desta, essas mesmas concepções 
foram mantidas. 

  
2. A natureza do psíquico a partir de A interpretação dos sonhos 

A partir do capítulo 7 de A interpretação dos sonhos (1900), Freud 
abandona a tentativa de estabelecer uma correspondência anatômica para 
o aparelho psíquico – empreendida tanto em relação ao aparelho de lin-
guagem de “Sobre a concepção das afasias”, como em relação ao aparelho 
neuronal do “Projeto…”. No entanto, ele não nega a existência de tal corres-
pondência; ao contrário, no início da seção B desse capítulo, ele afirma: 

 
Queremos deixar totalmente de lado que o aparelho psíquico de que 
aqui se trata é conhecido também como um preparado anatômico e 
tomaremos o maior cuidado para não cair na tentação de determinar 
essa localidade psíquica como se fosse anatômica. Vamos manter-nos 
em terreno psicológico […]. (Freud, 1900/1980, p. 512, itálicos nos-
sos)  



 Fátima Caropreso   

150 

 
Com a afirmação de que o aparelho psíquico é conhecido “também” 

sob a forma de um preparado anatômico, Freud reconhece que há algo no 
sistema nervoso que corresponde a tal aparelho; ele apenas se recusa a 
tentar identificar essa localização. Desde “Sobre a concepção das afasias”, a 
localização anatômica do aparelho tornara-se algo dispensável. Nesse tex-
to, Freud recusara a ideia de que cada função da linguagem estivesse 
localizada em uma região diferente do cérebro e de que a fisiologia esti-
vesse totalmente subordinada à anatomia, o que teve como consequência 
que apenas o modo como transcorrem os processos seja, de fato, decisivo 
para explicar a linguagem. Identificar o lugar anatômico onde ocorrem os 
processos envolvidos na linguagem não mais seria indispensável para o 
esclarecimento do seu modo de funcionamento. Este poderia ser inferido 
com base, principalmente, na análise do funcionamento normal e patoló-
gico da linguagem. Com isso, tornava-se perfeitamente possível explicar 
uma função sem se recorrer a qualquer localização anatômica precisa (Ca-
ropreso, 2008).  

Tendo isso em vista, pode-se dizer que, em A interpretação dos sonhos, 
Freud abandona aquilo que, desde o texto de 1891, havia se tornado dis-
pensável, a saber, a tentativa de estabelecer a localização anatômica do 
aparelho. Isso não significa, no entanto, que a existência de tal base seja 
negada, mas apenas que ele não se compromete em especificá-la. Por isso, 
podemos argumentar que o que teve maior importância para a psicanálise 
no rompimento com o localizacionismo empreendido por Freud em 1891 
foi a possibilidade de se pensar os aspectos funcionais de forma relativa-
mente independente dos anatômicos. Essa “independência” do funcional 
em relação ao anatômico permitiu a Freud dar continuidade às suas espe-
culações metapsicológicas – as quais continuam sendo, ao menos implici-
tamente, especulações sobre os processos cerebrais que constituiriam o 
psíquico inconsciente – na ausência de uma referência anatômica explícita. 
Se o funcionamento dos processos fosse concebido como inteiramente de-
terminado pela localização anatômica das funções, não seria possível 



 A natureza do psíquico para Freud  

151 

especular sobre esse funcionamento sem levar em consideração tal locali-
zação. 

A identificação dos processos psíquicos inconscientes a processos 
físicos fica evidente em algumas outras colocações de Freud no sétimo 
capítulo de A interpretação dos sonhos. Na seguinte passagem, por exem-
plo, é dito o seguinte a respeito do estado ligado da excitação no processo 
secundário, que constituiria o sistema pré-consciente: “A mecânica desses 
processos é inteiramente desconhecida a mim; quem quiser levar a sério 
essas ideias deveria investigar as analogias fisicalistas e abrir um caminho 
em direção à ilustração do processo de movimento da excitação neuronal” 
(Freud, 1900/1980, p. 569). 

Em carta a Fliess, de 22 de setembro de 1898, época em que a A 
interpretação dos sonhos estava sendo redigida1, ele afirma que optou por 
permanecer no campo psicológico “como se” estivesse se confrontando 
apenas com tal campo e não “porque” se confronta, de fato, apenas com 
ele. Diz ele: 

 
Não estou de modo algum em desacordo com você, nem tenho a 
menor inclinação a deixar a psicologia suspensa no ar, sem uma base 
orgânica. No entanto, à parte essa convicção, não sei como prosseguir, 
nem teórica, nem terapeuticamente, de modo que preciso comportar-
me como se apenas o psicológico estivesse em exame” (Masson, 1986, 
p. 327) 

 
No primeiro capítulo de A interpretação dos sonhos, ao comentar a 

resistência dos psiquiatras em aceitar que o sonho apresente uma causali-
dade psíquica, Freud diz que o fato de permanecer no domínio psicológico 
não implica negar a base orgânica dos processos psicológicos e, tampouco, 
descartar a hipótese de que uma explicação completa destes deverá vir a 
incluir forçosamente os elementos orgânicos aí envolvidos: 

 
1 Segundo Ernest Jones, Freud iniciou a redação do seu livro sobre os sonhos por volta de 
dezembro de 1897 e a finalizou em setembro de 1899 (Jones, 1989/1953, p. 358). 



 Fátima Caropreso   

152 

[…] semelhante abstinência não revela pouca fé na validade da cadeia 
causal que se estende desde o corporal até o psíquico. Mesmo onde a 
investigação permite reconhecer no psíquico a ocasião primária de 
um fenômeno, um estudo mais profundo saberá descobrir, em cada 
caso, a continuação do caminho que leva até a fundamentação orgâ-
nica do psíquico. (Freud, 1900/1980, p. 66) 

 
Essas passagens de Freud nos permitem pensar que sua decisão, 

manifestada no capítulo 7 do livro sobre os sonhos, de “permanecer no 
campo da psicologia” – isto é, de não dar continuidade a suas especulações 
neurológicas tal como havia feito no “Projeto…” – foi motivada pelas di-
ficuldades encontradas para dar prosseguimento a tais especulações e não 
por uma mudança em sua concepção sobre a natureza do fenômeno 
mental. Parece ficar claro que ele não vê a abordagem exclusivamente psi-
cológica como algo definitivo. Assim, apesar de não haver um compro-
metimento explícito com a neurologia, nesse momento da teoria, e embora 
Freud evite usar termos neurológicos e os substitua, na maior parte dos 
textos metapsicológicos, por termos psicológicos, não parece ter havido 
mudança na sua concepção sobre a natureza física do psíquico incons-
ciente.  

Em todo o restante da obra freudiana, encontramos indícios de que 
ele manteve esse mesmo posicionamento. Em “O chiste e sua relação com 
o inconsciente” (1905/1998), por exemplo, ele afirma: 

 
[…] já em “A interpretação dos sonhos” (1900) tentei, em harmonia 
com Lipps, situar o “psíquico genuinamente eficaz” nos processos 
psíquicos em si inconscientes e não nos conteúdos da consciência 
[…]. As experiências acerca da deslocabilidade da energia psíquica ao 
longo de certas vias associativas e acerca da quase indestrutível con-
servação dos traços dos processos psíquicos, têm me sugerido, de 
fato, tentar essa figuração do desconhecido. Para evitar um mal-em-
tendido devo acrescentar que não pretendo proclamar como esses 
caminhos as células e feixes, nem os sistemas de neurônios que estão 
tomando o seu lugar hoje, embora seja forçoso que esses caminhos 
sejam figuráveis, de uma maneira que ainda não sabemos indicar, por 



 A natureza do psíquico para Freud  

153 

certos elementos orgânicos do sistema nervoso. (Freud, 1905/1998, p. 
141) 

 
Em “O interesse pela psicanálise” (1913), Freud comenta que a 

abordagem dos processos inconscientes a partir das categorias da psicolo-
gia da consciência é adotada devido à dificuldade encontrada, no momen-
to, em tratar tais processos de uma perspectiva fisiológica. Diz ele: 

 
De fato, desde o lado do seu nexo com o consciente, com o qual tem 
tantas coisas em comum, é fácil descrever o inconsciente e persegui-
lo em seus desenvolvimentos. Contudo, hoje, parece não haver possi-
bilidade de se aproximar dele pelo lado do processo físico. Portanto, 
tem que continuar sendo objeto da psicologia. (Freud, 1913/1998, p. 
181) 

 
Na seguinte passagem do texto “Introdução ao narcisismo” (1914), ele 

novamente manifesta sua crença na provisoriedade de uma abordagem 
predominantemente psicológica do mental ao dizer: “deve-se recordar que 
todas as nossas provisoriedades psicológicas deverão, um dia, se assentar 
no terreno dos substratos orgânicos” (Freud, 1914/1982, p. 46). 

Na segunda parte do artigo “O inconsciente” (1915), Freud volta a se 
manifestar contra o “localizacionismo” que ele havia criticado em “Sobre a 
concepção das afasias”. Ele argumenta novamente que, embora não seja 
possível localizar cada uma das funções psíquicas em regiões anatômicas 
delimitadas, é preciso reconhecer que o aparelho psíquico possui uma base 
anatômica. Diz ele: “Nossa tópica psíquica provisoriamente nada tem a ver 
com a anatomia; se refere a regiões do aparelho psíquico, onde quer que 
estejam situadas dentro do corpo, e não a localidades anatômicas” (Freud, 
1915/1982, 133, itálicos do autor). 

O próprio autor destaca a palavra “provisoriamente”, provavelmente 
para enfatizar que a existência de uma base anatômica continua sendo 
pressuposta. Nesse texto, mais uma vez, fica claro que sua opção por tratar 
o inconsciente de uma perspectiva psicológica – a partir das categorias da 



 Fátima Caropreso   

154 

psicologia da consciência – resultou da conveniência desse tipo de aborda-
gem, e não de alguma crença sobre a natureza do seu objeto de estudo. Na 
seguinte passagem de “Além do princípio do prazer”, a natureza física dos 
processos psíquicos inconscientes e a provisoriedade da abordagem exclu-
sivamente psicológica é reiterada: 
 

Ao julgar nossa especulação acerca das pulsões de vida e de morte, 
nos inquietará que apareçam nela processos tão inimagináveis como 
que uma pulsão seja forçada a sair fora por outra […] e coisas 
parecidas. Isto só se deve ao fato de nos vermos obrigados a trabalhar 
com os termos científicos, isto é, com a linguagem figurada própria 
da psicologia (mais corretamente: da psicologia profunda). De outro 
modo, não poderíamos nem descrever os fenômenos correspon-
dentes; mais ainda: nem se quer os teríamos percebido. É provável que 
os defeitos de nossa descrição desapare-çam se, em lugar dos termos 
psicológicos, pudéssemos já usar os fisiológicos ou químicos. Mas, na 
verdade, também estes pertencem a uma linguagem figurada, ainda 
que nos seja familiar há mais tempo e seja, talvez, mais simples. 
(Freud, 1920/1982, p. 268, itálicos nossos) 

 
Podemos pensar, portanto, que, a partir do capítulo 7 de “A 

interpretação dos sonhos” (1900), Freud passa a usar metáforas 
psicológicas para descrever os processos que compõem o aparelho 
psíquico, devido à dificuldade encontrada em dar continuidade à tentativa, 
iniciada no “Projeto…”, de descrevê-los em termos neurológicos, mas que 
ele sempre considerou essa abordagem exclusivamente psicológica como 
provisória e que manteve, sua crença na natureza física dos processos 
psíquicos inconscientes. Mas o que justifica a hipótese de um psíquico 
inconsciente nos termos em que Freud a formula? Passemos a essa questão. 

 
3. A justificativa do inconsciente 

A justificativa freudiana da hipótese de um psíquico inconsciente 
encontra-se dispersa em vários momentos de sua teorização. Wakefield 



 A natureza do psíquico para Freud  

155 

(1992) sistematiza tal justificativa de forma pertinente e argumenta que, 
reconstruído em termos modernos, ela é muito próxima à usada pelos 
cognitivistas contemporâneos. Esse autor observa que, em contraste com 
a psicologia típica das últimas décadas do século XIX, a psicologia 
cognitiva do fim do século XX assumiu a existência e a importância do 
domínio dos processos inconscientes para a explicação do pensamento e 
da ação, e o seu foco principal, no processo de delimitação de seu objeto e 
de seu campo de investigação, orientou-se para representações mentais 
conscientes e inconscientes. Segundo ele, Freud teria fornecido o argu-
mento mais persuasivo, sistemático e fundamentado para essa mudança. 

A sistematização da justificativa freudiana do conceito de inconsci-
ente, proposta por Wakefield, se divide em três partes. A primeira parte do 
argumento envolve a seguinte questão conceitual: “mental” não significa 
necessariamente “consciência”, ou seja, a definição do termo “mental” não 
requer que estados mentais sejam conscientes. A “significação” de um ter-
mo de tipo natural e a “essência” à qual esse termo se refere seriam coisas 
diferentes. A definição da “essência” de um termo natural caberia à investi-
gação científica, não se tratando, pois, de uma questão puramente semân-
tica. Por exemplo, a palavra “água” foi inicialmente definida por referência 
ao líquido incolor encontrado nos rios, lagos etc. Mesmo antes de se 
descobrir qual era a “essência” da água, foi possível inferir, a partir de certas 
evidências empíricas, que o gelo também era água. Posteriormente, desco-
briu-se a estrutura molecular da água (H2O), e essa estrutura permitiu 
compreender por que se tratava da mesma substância. Contudo, quando 
isso ocorreu, “água” não passou a significar H2O. A significação do termo 
“água” continuou sendo, em parte, a mesma anterior, mas, a partir de em-
tão, a essência da água passou a ser conhecida como H2O. Uma vez que se 
conhece que H2O é a essência da água, se forem encontradas outras coisas 
que possuam essa mesma essência, estas também poderão ser chamadas 
de água. Portanto, decidir quais coisas do mundo podem ser consideradas 
como sendo água é uma questão que deve ser estabelecida a partir da in-
vestigação científica.  



 Fátima Caropreso   

156 

No entanto, mesmo antes de se descobrir qual é a essência do que é 
significado por um termo, é possível inferir que há outras manifestações 
daquela mesma essência desconhecida que também podem ser nomeadas 
por esse termo. Da mesma forma, o fato do termo “mental” ter sido 
definido primeiramente por referência a pensamentos, desejos, crenças 
etc., “conscientes” não implica que só possa ser considerado mental aquilo 
que é consciente. “Mental” não significa “consciente”, da mesma maneira 
como “água” não significa “líquido”. Se fatos empíricos revelaram que há 
fenômenos com as mesmas características daquilo que se chama de mental 
e que não são conscientes, seria legítimo considerar esses fenômenos como 
sendo mentais, da mesma maneira como o foi considerar o gelo como 
sendo água, apesar de ele não ser líquido, mesmo antes de se conhecer a 
estrutura molecular subjacente à água. Portanto, essa etapa da argumen-
tação busca mostrar que não haveria obstáculo conceitual que impediria, 
em princípio, a suposição de uma mente inconsciente. Se há ou não justifi-
cativa para fazê-lo, seria outra questão que deveria ser resolvida pela invés-
tigação científica; tratar-se-ia de uma questão factual e não de uma questão 
semântica.  

Quando Freud argumenta, no texto “O inconsciente” (1915), que a 
identificação do psíquico ao consciente consiste em uma convenção e que 
não há nenhum impedimento em abandoná-la, dado que essa convenção 
se revelou inadequada, ele está, de certa forma, desenvolvendo essa etapa 
“conceitual” da argumentação, mencionada por Wakefield.  

Estabelecido que “mente inconsciente” não é uma impossibilidade 
conceitual, o segundo passo da argumentação é decidir se essa suposição é 
“teoricamente” possível, argumenta Wakefield. Para isso, em primeiro lu-
gar, é preciso definir qual é a essência do mental e, então, estabelecer se 
coisas com essa essência podem ser inconscientes. É claro que, caso se 
parta do pressuposto de que a consciência seja a essência do mental, supor 
que há mente inconsciente seria um contrassenso. Contudo, para Freud, a 
essência do mental seria a representacionalidade dos estados cerebrais e 
esta seria uma propriedade que poderia ser aplicada a estados cerebrais 



 A natureza do psíquico para Freud  

157 

não conscientes. De fato, desde o “Projeto de uma psicologia”, Freud desen-
volve a hipótese de que o mental é, sobretudo, o representacional – isto é, 
processos cerebrais com características específicas que se referem a um 
objeto, a um estímulo corporal, a uma palavra – e que a consciência é ape-
nas uma qualidade que pode ou não se acrescentar a uma representação, 
como vimos.  

Wakefield observa que a postulação de uma essência é, em grande 
parte, a postulação de uma causa subjacente ao fenômeno manifesto, a 
partir do qual a categoria foi selecionada em primeiro lugar. Por exemplo, 
o movimento de elétrons é a essência da eletricidade porque os fenômenos 
que primeiramente foram nomeados como eletricidade são, em última 
instância, explicáveis pelo processo subjacente do movimento de elétrons. 
Uma vez que esse movimento tenha sido estabelecido como a essência do 
fenômeno especificado, qualquer outro processo que tenha a mesma 
essência pode ser legitimamente categorizado como eletricidade. Mas, 
mesmo antes da essência ser conhecida, um fenômeno podia ser desco-
berto como fazendo parte da categoria eletricidade, a partir de evidências 
indiretas de que ele compartilha a mesma essência do fenômeno original. 
Wakefield argumenta que, assim como a maioria dos cientistas cognitivos 
atuais, Freud acreditava que o fator explicativo relevante do mental é a 
estrutura representacional dos estados cerebrais, independentemente do 
estatuto consciente ou não desses estados. A consciência seria apenas algo 
que se poderia acrescentar a um estado cerebral com estrutura representa-
cional. Esta estrutura seria a essência “provisória” do mental e seria inde-
pendente da consciência. 

Wakefield chama a atenção para o fato de que, assim como os 
cientistas da cognição atuais, Freud estava ciente de que considerar a repre-
sentacionalidade dos estados cerebrais a essência do mental era uma pos-
tura provisória e que uma resposta real sobre essa essência requereria uma 
especificação detalhada da natureza do sistema representacional do cére-
bro. No texto “Algumas lições elementares sobre psicanálise” (1940), ele 



 Fátima Caropreso   

158 

deixa claro que a verdadeira essência do mental ainda está por ser desco-
berta. Em suas palavras: 

 
Se alguém perguntar o que é propriamente o psíquico, seria fácil lhe 
responder remetendo-o a seus conteúdos. Nossas percepções, repre-
sentações, recordações, sentimentos e atos de vontade, tudo isso 
pertence ao psíquico. Mas, se essa inquirição prosseguisse e agora 
quisesse saber se todos esses processos possuem um caráter comum 
que nos permitisse apreender de uma maneira mais próxima a natu-
reza ou, como também se diz, a essência do psíquico, seria mais difícil 
dar uma resposta. Se fosse dirigida uma pergunta análoga a um físico 
(por exemplo, acerca da essência da eletricidade), sua resposta – até 
há pouco tempo – teria sido: “Para explicar certos fenômenos supo-
mos umas forças elétricas que são inerentes às coisas e partem delas. 
Estudamos esses fenômenos, achamos suas leis e ainda alcançamos 
aplicações práticas. Provisoriamente nos basta. Quanto à essência da 
eletricidade, não a conhecemos; talvez mais tarde, com o progresso 
de nosso trabalho, a encontraremos”. Confessamos que desconhe-
cemos justamente o mais importante e interessante de todo o assunto, 
mas isso não nos perturba por hora. Nunca foi de outro modo nas 
ciências naturais. (Freud, 1940b/1998, p. 284) 

 
Então, seria teoricamente possível conceber uma mente inconsciente 

porque se parte do pressuposto de que a essência “provisória” do mental – 
a representacionalidade dos estados cerebrais – pode se realizar na 
ausência da consciência. Essa essência só seria, de fato, inteiramente com-
preendida quando fosse possível especificar as características dos estados 
cerebrais que lhes conferem sua representacionalidade. Mas, mesmo antes 
de se alcançar esse esclarecimento, seria legítimo supor que a consciência 
não é uma propriedade inerente a todo o mental e, portanto, seria teórica-
mente legítima a suposição de uma mente inconsciente. 

A terceira etapa da argumentação consiste em estabelecer se estados 
mentais inconscientes não são apenas conceitualmente e teoricamente 
possíveis, mas existem realmente. Desde o início de suas investigações 
sobre as neuroses, Freud se deparou com fenômenos que podiam ser toma-



 A natureza do psíquico para Freud  

159 

dos como evidências empíricas da existência de processos mentais incon-
scientes: a sugestão pós-hipnótica, os sintomas neuróticos, os sonhos, os 
atos falhos. Wakefield considera que os estudos de caso de Freud consti-
tuem longos argumentos a favor da necessidade de se postular representa-
ções inconscientes para explicar o pensamento e o comportamento dos 
pacientes. Na verdade, a evidência empírica de que há processos mentais 
inconscientes foi o ponto de partida de toda a investigação freudiana.  

Além das etapas descritas por Wakefield e retomadas acima, Freud dá 
muita ênfase em sua argumentação ao fato de que a suposição de uma 
mente inconsciente é condição para que a psicologia possa se configurar 
como uma ciência natural, uma vez que os fenômenos conscientes são 
lacunares e não podem ser explicados causalmente sem a suposição de 
processos inconscientes. Podemos dizer que esta consiste em uma justifi-
cativa heurística. Ele desenvolve também o que podemos chamar de uma 
justificação pragmática da suposição do inconsciente, quando alega que, a 
partir dela, foi possível criar um procedimento clínico de intervenção efi-
caz. Essas justificativas heurística e pragmática seriam, na verdade, desdo-
bramentos da parte empírica da argumentação, tal como esta se encontra 
na sistematização de Wakefield, as quais não são analisadas separadamente 
por esse autor. 

 
4. Considerações finais 

Para incorporar em sua teoria a ideia de um psiquismo inconsciente, 
Freud identifica este último em processos cerebrais com certa organização 
específica e propõe que a consciência seja uma qualidade que acompanha 
apenas uma parte desses processos inconscientes. No entanto, se, por um 
lado, a natureza física do psíquico inconsciente é claramente reconhecida, 
a questão a respeito da natureza dos fenômenos conscientes e da relação 
entre a mente inconsciente e a consciência permanece bastante obscura no 
pensamento freudiano.  



 Fátima Caropreso   

160 

Já no “Projeto de uma psicologia”, e em diversos de seus textos 
metapsicológicos posteriores, Freud se preocupa em estabelecer quais 
seriam as condições que os processos psíquicos teriam que satisfazer para 
poderem despertar qualidades sensoriais e serem apreendidos consciente-
mente. No entanto, ele não entra na questão sobre como certos processos 
cerebrais poderiam dar origem à qualidade que caracteriza a experiência 
consciente, nem se isso seria possível, ou seja, se as qualidades sensoriais 
seriam ou não produtos de processos cerebrais. Ele não se compromete 
com afirmações ontológicas a respeito da consciência e limita-se a dizer, 
sem dar maiores esclarecimentos, que a consciência é “concomitante” ou 
“paralela” (Freud, 1940a/1998) aos processos físicos que constituem o 
psíquico consciente; ou que ela é o “lado subjetivo” (Freud, 1950/2003) 
deles.  

Esse posicionamento do autor faz com que a questão mente-cérebro 
tenha que ser pensada em duas etapas na teoria freudiana (Simanke, 2009). 
Por um lado, há a relação entre os processos mentais inconscientes e os 
processos cerebrais e essa seria uma relação de identidade. Dada certa 
organização dos processos cerebrais, estes adquiririam propriedades que 
poderiam ser chamadas de mentais. Por outro lado, há a relação entre esses 
processos psíquicos inconscientes e a consciência. Seriam os fenômenos 
conscientes “concomitantes” ao psíquico inconsciente de natureza distinta 
dos processos físicos, de forma que Freud teria trazido um dualismo 
substancial para dentro do campo do mental? O seguinte comentário de 
Chomsky é pertinente em relação ao problema em questão: 

 
Nós não somos forçados, como o foi Descartes, a postular uma 
segunda substância quando lidamos com fenômenos que não podem 
ser expressos em termos de matéria em movimento […]. É uma questão 
interessante saber se o funcionamento e a evolução da mentalidade 
humana podem ser acomodados dentro do esquema das explicações 
físicas, assim como é entendido atualmente, ou se existem princípios 
novos, agora desconhecidos, que precisam ser revelados, talvez prin-
cípios que surgem apenas em níveis mais altos de organização do que 



 A natureza do psíquico para Freud  

161 

os que agora podem ser submetidos à investigação física. (Chomsky 
apud Nagel, 1976, p. 35) 

 
A afirmação de Freud de que a consciência seria concomitante aos 

processos somáticos inconscientes seria apenas uma maneira encontrada 
para não se comprometer com alguma posição ontológica sobre a cons-
ciência? A impossibilidade de explicá-la em termos de processos físicos 
seria, a seu ver, uma impossibilidade definitiva ou provisória? Essas ques-
tões permanecem em aberto no pensamento freudiano, o que nos permite 
dizer que a grande lacuna que permanece na teoria metapsicológica, e que 
impede a afirmação incondicional do materialismo freudiano, é a natureza 
da consciência.  

 
Referências  

Brentano, F. (1874/1944). Psychologie du point de vue empirique. Paris: 
Aubier. 

Caropreso, F. (2008). O nascimento da metapsicologia: representação e 
consciência na obra inicial de Freud. São Carlos: Edufscar. 

Caropreso, F. (2010). Freud e a natureza do psíquico. São Paulo: Anna-
Blume/Fapesp. 

Freud, S. (1891). Zur Auffassung der Aphasien: eine Kritische Studie. Lei-
pzig: Franz Deutick. 

Freud, S. (1894). Die Abwehr-Neuropsychosen. In Sigmund Freud Gesam-
melte Werke (Vol. 1). Londres: Imago, 1952. 

Freud, S. (1900). Die Traumdeutung. In Sigmund Freud Studienausgabe 
(Vol. 2). Frankfurt: Fischer, 1982.  

Freud, S. (1905). Los chistes y su relación con lo inconsciente. In S. Freud, 
Obras Completas (Vol. 8). Buenos Aires: Amorrortu, 1998. 

Freud, S. (1913). El interés por el psicoanálisis. In S. Freud, Obras 
Completas (Vol. 13). Buenos Aires: Amorrortu, 1998. 



 Fátima Caropreso   

162 

Freud, S. (1914). Zur Einführung des Narzissmus. In S. Freud, Sigmund 
Freud Studienausgabe (Vol. 3). Frankfurt: Fischer, 1982. 

Freud, S. (1915). Das Unbewusste. In Sigmund Freud Studienausgabe (Vol. 
3). Frankfurt: Fischer, 1982. 

Freud, S. (1920). Jenseits des Lustprinzips. In Sigmund Freud Studie-
nausgabe (Vol. 3). Frankfurt: Fischer, 1982. 

Freud, S. (1940a). Esquema del psicoanálisis. In S. Freud, Obras Completas 
(Vol. 23). Buenos Aires: Amorrortu, 1998.  

Freud, S. (1940b). Algunas lecciones elementales sobre psicoanálisis. In S. 
Freud, Obras Completas (Vol. 23). Buenos Aires: Amorrortu, 1998. 

Freud, S. (1950). Projeto de uma psicologia. In O. F. Gabbi Jr., Notas a 
“Projeto de uma Psicologia”. Rio de Janeiro: Imago, 2003. 

Jackson, J. H. (1884). Evolution and Dissolution of the Nervous System. In 
J. Taylor (Org.), Select Writings of John Hughlings Jackson. Nova York: 
Basic Books. 

James, W. (1891). e Principles of Psychology. In Great Books of Western 
World (Vol. 53). Londres: Encyclopӕdia Britannica Col., 1978. 

Jones, E. (1989). A vida e a obra de Sigmund Freud – volume 2. Rio de Janei-
ro: Imago, 1953. 

Masson, J. M. (1986). A correspondência completa de Sigmund Freud para 
Wilhelm Fliess. Rio de Janeiro: Imago. 

Nagel, T. (1976). O antropomorfismo de Freud. In R. Wollheim (Org.), 
Freud: uma coletânea de ensaios críticos, Tomo I. Rio de Janeiro: Arte-
nova. 

Roza, L. A. G. (1991). Introdução à metapsicologia freudiana. Rio de Janei-
ro: Jorge Zahar. 

Simanke, R. T. (2006). Cérebro, percepção e linguagem: elementos para 
uma metapsicologia da representação em “Sobre a concepção das afa-
sias”. Discurso – Revista do Departamento de Filosofia da USP, 36, 55-94. 

Simanke, R. T. (2009). O problema mente-mente e o problema mente-
corpo da metapsicologia: a lacuna explicativa na psicanálise freudi-



 A natureza do psíquico para Freud  

163 

ana. In C. Mauro, S. Miguens e S. Cadilha (Orgs.), Mente e ação: arti-
gos para a discussão. Porto: Editora Campo de Letras. 

Wakefield, J. C. (1992). Freud and Cognitive Psychology: the Conceptual 
Interface. In Interface of Psychoanalysis and Psychology. Washington: 
American Psychological Association. 

Wundt, W. (1896). Grundriss der Psychologie. Leipzig: Alfred Kröner. 



164 

Representação, linguagem e afeto em Freud: 
considerações ontológico-metodológicas* 

Carlota Ibertis 

Como toda obra realmente inovadora, a freudiana resulta muito difí-
cil de catalogar. Para alguns, a chave para compreendê-la reside no seu 
naturalismo cientificista; outros resgatam a sua dimensão hermenêutica; 
ainda outros consideram que a linguagem é o que está verdadeiramente 
em jogo. Em nossa opinião, nenhuma interpretação unilateral consegue 
dar conta da complexidade da teoria elaborada por Freud. Com essa com-
vicção, apresentamos uma leitura que salienta algumas peculiaridades 
teóricas em torno da noção de representação valorizando a dimensão afeti-
va e o papel das sensações na vida psíquica bem como evidenciando certa 
prudência antimetafísica por parte de Freud. 

1. Linguagem, representação e objeto

Em Sobre a concepção das afasias: um estudo crítico, texto de 1891,
Freud apresenta as noções complementares de representação-palavra e 
representação-objeto para dar conta do fenômeno das afasias do ponto de 
vista mentalista por oposição à concepção localizacionista predominante 
à época. Nesse texto, ele propõe a noção de representação-palavra como 
um complexo construído com base em um intrincado processo de associa-
ções visuais, acústicas e cinestésicas (Freud, 1891/2013, p. 144). Mais espe-
cificamente, trata-se de associações entre imagem de som, imagem de 

* O presente texto retoma, com ligeiras alterações, tópicos desenvolvidos em Ibertis 2005 e
2006, além da minha tese de doutorado (inédita) (Ibertis, 2008). Agradeço especialmente a 
Caroline Vasconcelos Ribeiro a oportunidade para avançar, mais um pouco, na tarefa de ler 
o texto freudiano.



 Representação, linguagem e afeto em Freud: considerações ontológico-metodológicas  

165 

movimento da fala, imagem visual da letra e imagem do movimento da 
escrita. Ao complexo de palavra vem se acrescentar um outro, correspon-
dente às imagens sensíveis do objeto mentado. Emprestado de Stuart Mill1, 
o conceito de representação-objeto freudiano se caracteriza por estar 
constituído de associações de imagens visuais, táteis, auditivas, olfativas, 
gustativas e sinestésicas. Assim, o complexo de palavra adquire significado 
quando associado ao complexo de objeto que nomeia: “A palavra conquista 
seu significado por meio da conexão com a representação de objeto ao me-
nos se limitarmos nossa consideração aos substantivos” (Freud, 1891/2013, 
p. 102). 

Freud estabelece a referência extralinguística da noção de represen-
tação sustentando, assim, uma concepção denotativa da linguagem, seme-
lhante à de Mill2 e derivada do conceito de objeto deste último (Mill, 2002, 
L. I, cap. II, p. 32). Se o objeto não é senão o conjunto das suas qualidades, 
não existindo nada como a coisa em si, então a representação-palavra, ao 
se associar com o complexo de imagens do objeto, está se associando ao 
objeto propriamente dito. Em outros termos, o objeto − entendido como o 
conjunto das sensações que desperta (Mill, 2002, L. I, cap. II, p. 31) − é 
referido pela palavra à qual se encontra ligado através da imagem de som 
do lado da palavra e da imagem visual do lado do objeto.  

Se contrapomos a essa noção o conceito saussuriano de signo, é possí-
vel apreciarmos, para além das semelhanças acerca da reivindicação da 

 
1 Freud menciona a concepção de Mill acerca de o objeto ser, justamente, o conjunto de 
qualidades transmitidas através dos sentidos (Stuart Mill, 2002, L. I, cap. III, §7). 
2 Quanto à referência dos nomes, Mill contrapõe duas concepções: ou bem eles são nomes 
das ideias que temos sobre as coisas, ou bem eles nomeiam as coisas. Esta última é a tese 
defendida por ele: “Quando eu digo: ‘O sol é a causa do dia’ não entendo que minha ideia 
do sol causa ou excita em mim a ideia do dia, ou, em outros termos, que pensar acerca do 
sol me faz pensar acerca do dia. Entendo que um certo fato físico, chamado presença do sol 
(que, em última análise, se resolve em sensações e não em ideias) causa um outro fato físico 
chamado de dia. […] É necessário considerar uma palavra como o Nome […] da coisa 
sobre a qual queremos, pela intermediação da palavra, dar informações” (Stuart Mill, 2002, 
L. I, cap. II, p. 32). 



 Carlota Ibertis   

166 

imagem sonora e da arbitrariedade da relação entre os componentes, 
algumas diferenças importantes. Enquanto Saussure trata do signo enten-
dido como a combinação do conceito ou significado e da imagem acústica 
ou significante, Freud concebe a representação como a ligação de comple-
xos associativos de imagens sensíveis. Assim, segundo este último, o visado 
pela palavra não tem caráter conceitual, mas sensível. Essa diferença vê-se 
aprofundada se levarmos em conta que o complexo de associações do 
objeto é aberto, ou seja, sempre podemos ter novas sensações que venham 
enriquecer ou completar a experiência do objeto. Nunca chegamos a uma 
concepção acabada e estável do objeto.  

Com essa maneira de conceber o objeto, Freud manifesta prudência 
antimetafísica, adotando uma atitude empirista ao compreendê-lo como o 
conjunto de qualidades sensíveis3. Ainda mais, o caráter aberto do 
complexo reflete uma ideia de experiência de objetos que supõe sempre a 
possibilidade de variar. No prefácio à edição de 1992 do texto das afasias, 
Leuschner afirma:  

 
O presumido carácter aberto do complexo de representação de coisa 
permite assim a suposição de processos de simbolização extrema-
mente subjetivos, que não admitem conformação definitiva alguma. 
Assim, pôde ser esclarecido que linguagem, sensibilidade, experiên-
cia e ação se interpenetram de tal modo que se torna possível a 
existência, em vasta medida independente da realidade, de um mun-
do de representações inconsciente, que se transforma ininterrupta-
mente. (Leuschner apud Rossi, 2013, p. 161) 

 
 Embora não necessariamente conceber a experiência de algo como 

aberta e inacabada suponha entendê-la como subjetiva, no caso de Freud 

 
3 Nesse sentido, não achamos feliz a expressão de Arrivé (2008, p. 35) quando se refere ao 
objeto significado pelas palavras/substantivos como “realidade substancial”. 



 Representação, linguagem e afeto em Freud: considerações ontológico-metodológicas  

167 

é claro que assim é4. A concepção freudiana da experiência de coisas ou 
objetos exteriores como aberta e subjetiva assenta-se sobre o pressuposto 
acerca dos limites do conhecimento. A esse respeito, lemos em O incons-
ciente: 

 
Assim como Kant nos alertou para não ignorar o condicionamento 
subjetivo de nossa percepção e não tomá-la como idêntica ao perce-
bido incognoscível, a psicanálise adverte para não se colocar a per-
cepção pela consciência no lugar do processo psíquico inconsciente, 
que é o objeto desta percepção. Tal como o físico, também o psíquico 
não precisa, na realidade, ser como nos aparece. Mas teremos a satis-
fação de verificar que a retificação da percepção interna não apresenta 
dificuldade tão grande como a da externa, que o objeto interno é me-
nos incognoscível que o mundo exterior. (Freud, 1915/2010, pp. 107-
108) 

  
 A cautela freudiana em relação à incognoscibilidade do mundo 

exterior diminui quando se trata da percepção interna. Em todo caso, 
interessa aqui salientar a perspectiva crítica por parte de Freud acerca do 
que é possível conhecer estritamente em se tratando das coisas externas. 

  
2. Representação, linguagem e afeto 

Além da noção de representação como união de representação-pala-
vra e objeto, nos interessa especialmente o que diz respeito à vivência psí-
quica entendida em termos da dualidade representação-afeto. Embora 
Freud se refira ao afeto como possível fator de alteração do complexo da 
representação, ele não aprofunda nessa direção no texto sobre as afasias.  

Todavia, nos escritos freudianos posteriores, percebe-se uma ênfase 
crescente no que diz respeito a afirmar a solidariedade entre representação 

 
4 Essa afirmação fica mais clara se considerarmos a distinção entre realidade subjetiva e 
realidade objetiva ou realidade psíquica e realidade material, introduzida por Freud mais 
adiante.  



 Carlota Ibertis   

168 

e afeto para pensar as vivências. Em Algumas considerações para um estudo 
comparativo das paralisias motoras orgânicas e histéricas, lemos: “Cada 
acontecimento, cada impressão psíquica, é provido de um certo valor afe-
tivo (Affektbetrag) da qual o eu se desembaraça ou por meio de uma reação 
motora ou por uma atividade psíquica associativa” (Freud, 1893/1976, p. 
209). 

A solidariedade entre um conteúdo representativo e seu correlato afe-
tivo é indicada, por uma parte, com o termo “Affektbetrag”, que Freud tra-
duz por “valeur affective”5 no texto francês; por outra, pela afirmação de 
que a atividade associativa é uma via de tramitação do afeto (Green, 1982, 
p. 27).  

A introdução da perspectiva quantitativa, no Projeto de psicologia, 
abre o caminho para pensar a representação em relação ao corpo e, portan-
to, insere teoricamente a dimensão do afeto (Freud, 1895/2003, p. 184-
185). Este, entendido como quantum, apresenta uma dupla origem: exter-
na, ocasionada pelas impressões de objetos, e interna, pela liberação dos 
neurônios secretores (Gabbi Júnior, 2003, pp. 58-59, n. 107-109). De modo 
que, junto com a representação, Freud afirma a dimensão afetiva além da 
ideativo-semântica da sua Concepção das afasias.  

Ora, o afeto abrange mais de uma conotação. Uma diz respeito à 
liberação de quantidade. Outra se refere à reprodução de vivências que 
acarreta essa liberação de quantidade. Ainda uma outra remete às sensa-
ções que esse processo desperta. De início, no Projeto, o termo apenas 
designava a reprodução de uma vivência dolorosa. Depois, passa a indicar 
qualquer reprodução que implique irrupção de quantidade, incluindo a da 
vivência de satisfação. Nesse sentido, “afeto” se refere a um complexo asso-
ciativo de representações, vinculado às vivências dolorosas e de satisfação 
(Gabbi Júnior, 2003, pp. 58-59, n. 107-109).  

 
5 A palavra “valor” abrange tanto a nuança de quantidade quanto a de qualidade (Green, 
1982, p. 87n). 



 Representação, linguagem e afeto em Freud: considerações ontológico-metodológicas  

169 

Nos Estudos sobre histeria e na segunda parte do Projeto, o trauma é a 
representação cujo afeto correspondente não pode, por algum motivo, ser 
ab-reagido. Assim, a concepção etiológica põe o afeto lado a lado com a 
representação, fazendo parte das vivências. O afeto represado encontra o 
caminho da conversão. Na Comunicação preliminar, encontramos a 
explicação do funcionamento da psicoterapia catártica: 

 
Ele [o método de psicoterapia] anula a efetividade da ideia que origi-
nalmente não foi ab-reagida, ao permitir a seu afeto estrangulado o 
escoamento pela fala, e a leva à correção associativa, impelindo-a para 
a consciência normal (em hipnose mais leve) ou removendo-a por su-
gestão médica, como ocorre no sonambulismo com amnésia. (Breuer e 
Freud, 1893-1895/2016, V, p. 1, itálicos dos autores) 

 
De acordo com isso, a mera recordação não basta; deve ter lugar a 

expressão do afeto estrangulado que é, assim, descarga. Como observa 
Monique Schneider, o afeto é uma noção patogênica e, ao mesmo tempo, 
curativa. Trata-se de duas acepções diferentes: afeto como impressão e afe-
to como expressão. O afeto do trauma produz um choque psíquico compa-
rável com “um golpe sobre a nuca”: um estrangulamento que está “além ou 
aquém do experimentado e do representável” (Schneider, 1993, pp. 26-27).  

Qualquer vivência pode se tornar traumática se suscitar afetos peno-
sos sem a possibilidade de uma reação motora ou verbal adequada. Para 
Schneider, a saída não reside apenas em revelar o afeto, mas em “permitir-
lhe tomar corpo”. Nesse sentido, ela interpreta o conselho freudiano: “des-
pertar o afeto”. A catarse é cumprida na expressão do afeto (Schneider, 1993, 
p. 27). A essa função catártica da talking cure corresponde uma concepção 
de linguagem que não separe os aspectos ideativo e afetivo como propõe 
Jakobson (Schneider, 1993, p. 31). Lemos nos Ensaios de linguística geral: 

 
Se se analisa a linguagem do ponto de vista da informação que veicu-
la, não se tem o direito de restringir a noção de informação ao aspecto 
cognitivo da linguagem. Um sujeito, utilizando elementos expressivos 



 Carlota Ibertis   

170 

para indicar a ironia ou a fúria, transmite visivelmente uma informa-
ção, e é certo que este comportamento verbal não pode ser assimilado 
a atividades não semióticas como àquela nutritiva, que evocava, a tí-
tulo de paradoxo, Chatman […]. (Jakobson, 1963, p. 215)  

 
Para Jakobson, mesmo que a função cognitiva seja a preponderante 

em muitas mensagens, a participação secundária das outras funções − 
emotiva, fática, poética, metalinguística e conativa − deve ser tomada em 
consideração (Jakobson, 1963, p. 214). Por sua vez, Freud concebe a 
linguagem como substituta da ação motora, quase tão eficiente quanto à 
própria ação, para ab-reagir o afeto (Freud, 1893-1895/2016, II, p. 2). Na 
terapia catártica, “a linguagem liga associativamente a recordação ao acon-
tecimento, assim como liga a carga estrangulada de afeto às represen-
tações” (Green, 1982, p. 27). A verbalização envolve algo mais que uma 
operação intelectual, ela opera uma descarga através das palavras: 

 
A linguagem não se reduz a permitir que a carga se desbloqueie e seja 
vivida, ela é, em si mesma, ato e descarga pelas palavras. O procedi-
mento utilizado permite ao afeto verter-se verbalmente; além disso, 
transforma essa carga afetiva e leva a representação patogênica a se 
modificar por via associativa atraindo-a para o consciente normal. 
(Green, 1982, p. 28) 

 
Essa forma de conceber a linguagem não apenas concede à função 

expressiva ou emotiva um lugar tão importante quanto a informativa ou 
denotativa, senão também supõe a copresença do conteúdo representativo 
e do afeto. A condição do sucesso da terapia reside na interação recíproca. 
Como salienta Green (1982, pp. 28-29), o trauma, sua recordação e as re-
presentações patogênicas que dele derivam, o afeto não descarregado e a 
verbalização acompanhada de emoção ligam-se em uma rede indissociável 
na qual não se pode privilegiar apenas o elemento representacional, visto 
que o reaparecimento do afeto é fundamental. Nem sempre corretamente 



 Representação, linguagem e afeto em Freud: considerações ontológico-metodológicas  

171 

apreciada, a relevância da dimensão afetiva parece-nos indiscutível em 
Freud.  

Tal complementariedade entre representação e afeto é renovada 
quando Freud desenvolve a ideia da função de representar, no sentido de 
delegar, a pulsão no psiquismo. Como sabido, certa ambiguidade perma-
nece em torno do conceito de Trieb, mas, apesar disso, representação e 
afeto permanecem como complementares. Em Três ensaios sobre teoria 
sexual, com a ideia de Psychische-Repräsentanz, traduzida às vezes por “re-
presentância” (omas-Quilichini, 2004, p. 72), a pulsão é concebida como 
representante psíquico de excitações vindas do corpo em contínuo fluir 
(Freud, 1905/1976, p. 153). Em Pulsões e destinos de pulsão6, é caracteriza-
da como conceito-limite entre o somático e o psíquico, como representante 
psíquico dos estímulos interiores (Freud, 1915b/2010, p. 57). Já em O 
inconsciente, temos a afirmação da pulsão representada no psiquismo pela 
representação ou ideia, segundo a tradução adotada (Freud, 1915c/2010, 
p. 100), e, em A repressão, o afeto como o outro elemento do representante 
psíquico é chamado de “montante afetivo” (Freud, 1915a/2010, p. 91). 

 
3. Considerações ontológico-metodológicas 

eodor Lipps, em O conceito de inconsciente na psicologia, evidencia 
a pertinência para a época da discussão metodológica em torno da 
psicologia, distinguindo o aspecto ontológico ou metafísico, por uma par-
te, e o metodológico, por outra: “Aquilo que pertence a esse encadeamento 
e que, nessa medida, é psíquico pode muito bem, ao mesmo tempo, perten-
cer a um encadeamento fisiológico e, desse modo, ser fisiológico” (Lipps, 
1897/2001, p. 352). 

Um pouco mais adiante, o autor acrescenta: “a psicologia é uma ciên-
cia empírica e, como tal, não lhe é permitido fazer hipóteses metafísicas. 

 
6 Usamos a versão de Paulo César de Souza intitulada Os instintos e seus destinos, mas 
adotamos o termo pulsão para Trieb, por nos parecer mais adequado à teoria freudiana. 



 Carlota Ibertis   

172 

Ora, aquela identificação [do psíquico com o fisiológico] é uma questão 
metafísica que ultrapassa a experiência” (Lipps, 1897/2001, p. 353). 

Loparic observa que o filósofo é mencionado pela primeira vez por 
Freud em uma carta a Fliess, de agosto de 1898, salientando o papel daque-
le na transformação científica freudiana (Loparic, 2001, p. 316). Embora 
em 1891 ainda não tivesse contato com Lipps, é notável o acordo entre eles 
na preocupação metodológico-teórica acerca da distinção entre o fisioló-
gico e o psicológico da qual Freud argumenta contra os pressupostos loca-
lizacionistas. Reflexão metodológica que se encontra em pleno processo de 
elaboração já no texto acerca das afasias e que contribuiria com a criação 
da psicanálise.  

Com efeito, a preocupação de Freud por esclarecer a relação entre 
fisiologia e psicologia encontram-se já presentes no texto das afasias. As 
dificuldades a esse respeito levam Freud à empreitada intelectual do Proje-
to sem muita confiança, pois Sobre a concepção das afasias parece prenun-
ciar a mudança metodológica após Projeto. Acerca disso, Monzani defende 
a continuidade, desde 1891, dos princípios e orientações teóricas nas obras 
publicadas, considerando o Projeto uma ruptura (Monzani, 1989, pp. 136-
137). Nos antípodas, Simanke sustenta a continuidade entre ambos os tex-
tos negando que este último tenha o caráter de desvio no pensamento 
freudiano (Simanke, 2005, p. 15). 

Como é conhecido, o último capítulo do texto sobre as afasias, centrado 
no exame da palavra, desenvolve uma perspectiva diferente dos capítulos 
anteriores. Virada que parece ser uma opção metodológica, consequência de 
restrições científico-tecnológicas da época, assim como do crescente 
interesse de Freud pela clínica. Assim, a mudança para um ponto de vista 
mentalista pode ser interpretada como a adoção de uma das duas formas 
possíveis de abordar o mesmo fenômeno: como se fossem duas línguas 
diferentes para falar do mesmo. Em ambas, o que Freud enfatiza é a 
perspectiva funcionalista considerando cada um dos sistemas, o nervoso e o 
psíquico, como todos unitários separados. Tal opção obedeceria, então, à 
falta de conhecimentos mais aprofundados no campo das explicações 



 Representação, linguagem e afeto em Freud: considerações ontológico-metodológicas  

173 

neurofisiológicas em comparação com as psicológicas, como também 
acenaria para sua preocupação clínica7.  

Ao contrário, o Projeto representa a tentativa de explicar a vida psíqui-
ca em termos físicos, o que evidenciaria sua aspiração metodológica mo-
nista resultante de uma convicção metafísica também monista. Como se 
Freud se permitisse no manuscrito uma licença cientificamente inaceitável, 
o que explicaria por que ele nunca quis publicá-lo.  

Como fica evidente, o objetivo do Projeto difere do de 1891. Neste 
momento, Freud busca estabelecer uma psicologia nos moldes da ciência 
natural e, portanto, as explicações envolvendo quantidades e neurônios 
devem responder ao tipo mecânico e biológico. Desde a posição dualista 
não metafísica, sustentada em 1891, a objeção central à tentativa reducio-
nista de 1895 reside em que esta não consegue dar conta dos aspectos 
especificamente mentais. A crítica não gira apenas em torno à dificuldade 
de mostrar a forma por meio da qual as quantidades se transformam em 
qualidades, mas também como se articulam e complementam a dimensão 
de sentido com a dimensão material. Todavia, embora considerada por seu 
autor uma tentativa fracassada, o Projeto abre uma perspectiva importante 
para o desenvolvimento ulterior da teoria que se pode apreciar no desdo-
bramento da vivência psíquica nos aspectos afetivo e representativo.  

 
4. A modo de conclusão 

Dualista ou monista? Freud desiste do monismo metodológico do 
Projeto ao escolher o campo da psicologia como o próprio da psicanálise, 
mas não por isso abre mão da sua convicção ontológica monista e materia-
lista. Defendemos aqui a tese de que Freud teria aderido a um dualismo 
metodológico como único caminho científico possível. Como bom empi-

 
7 Certos comentários em Sobre a concepção das afasias, como a continuidade entre normal 
e patológico, a influência do emocional sobre o funcionamento do aparelho da fala etc., 
parecem remeter a observações clínicas.  



 Carlota Ibertis   

174 

rista, ele reconhece o carácter incognoscível da realidade última das coisas 
exteriores. Como bom sensualista, valoriza o papel das sensações, reco-
nhecendo a relevância do fato de sermos afetados por elas. Pensar as vivên-
cias em termos de representação e de afeto pressupõe uma ontologia dos 
objetos bem como uma concepção do sujeito para a qual tanto linguagem 
quanto afeto são fundamentais. 

  
Referências 

Arrivé, M. (2008). Mots et choses chez Freud. In Le linguiste et l’inconscient. 
Paris: Presses Universitaires de France. 

Freud, S. (1891). Sobre a concepção das afasias: um estudo crítico (Tradu-
zido por Emiliano de Brito Rossi). In S. Freud, Obras Incompletas de 
Sigmund Freud. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2013. 

Freud, S. (1893). Algunas consideraciones con miras a un estudio 
comparativo de las parálisis motrices orgánicas e histéricas. In S. 
Freud, Obras Completas (Traduzido por José L. Etcheverry). Buenos 
Aires: Amorrortu, 1976. 

Freud, S. (1893-1895). Estudos sobre histeria. In S. Freud, Obras Completas 
(Traduzido por Laura Barreto). São Paulo: Companhia das Letras, 
2016. 

Freud, S. (1895). Projeto de uma psicologia. In O. F. Gabbi Júnior, Notas a 
Projeto de uma psicologia: as origens utilitaristas da psicanálise. Rio de 
Janeiro: Imago, 2003. 

Freud, S. (1905). Tres ensayos de teoría sexual. In S. Freud, Obras Comple-
tas (Traduzido por José L. Etcheverry). Buenos Aires: Amorrortu, 
1976. 

Freud, S. (1915a). A repressão. In S. Freud, Obras Completas (Traduzido 
por Paulo César de Souza). São Paulo: Companhia das Letras, 2010. 

Freud, S. (1915b). Os instintos e seus destinos. In S. Freud, Obras Comple-
tas (Traduzido por Paulo César de Souza). São Paulo: Companhia das 
Letras, 2010. 



 Representação, linguagem e afeto em Freud: considerações ontológico-metodológicas  

175 

Freud, S. (1915c). O inconsciente. In S. Freud, Obras Completas (Traduzido 
por Paulo César de Souza). São Paulo: Companhia das Letras, 2010. 

Gabbi Júnior, O. F. (2003). Notas a Projeto de uma psicologia: as origens 
utilitaristas da psicanálise. Rio de Janeiro: Imago.  

Green, A. (1982). O discurso vivo: a conceituação psicanalítica do afeto 
(Traduzido por Ruth Joffily Dias). Rio de Janeiro: Francisco Alves.  

Ibertis, C. (2005). “Representação e traço mnêmico no texto freudiano das 
afasias”. Revista Aurora, 17(20), 11-23. 

Ibertis, C. (2006). “O conceito de representação da Auffassung ao Entwurf”. 
Natureza Humana, 8(2), 25-39. 

Ibertis, C. (2008). As tramas de Mnemosine: a memória nos primórdios da 
teoria freudiana. Tese de doutorado. Unicamp. 

Jakobson, R. (1963). Essais de linguistique générale (Traduzido por Nicolas 
Ruwet). Paris: Éditions de Minuit. 

Lipps, T. (2001). O conceito de inconsciente na psicologia (Traduzido por 
Zeljko Loparic). Natureza Humana, 3(2), 335-356. 

Loparic, Z. (2001). eodor Lipps: uma fonte esquecida do paradigma 
freudiano. Natureza Humana, 3(2), 315-331. 

Monzani, L. R. (1989). Freud: o movimento de um pensamento. Campinas: 
Editora Unicamp. 

Rossi, E. de B. (2013). Posfácio: Sobre a concepção das afasias: um estudo 
crítico. In S. Freud, Obras Incompletas de Sigmund Freud (Traduzido 
por Emiliano de Brito Rossi). Belo Horizonte: Autêntica Editora. 

Saussure, F. (2005). Cours de linguistique générale. Paris: Payot. 
Schneider, M. (1993). Afeto e linguagem nos primeiros escritos de Freud 

(Traduzido por Mônica M. Seincman). São Paulo: Editora Escuta. 
Simanke, R. T. (2005). Memória, afeto e representação: o lugar do 

Projeto… no desenvolvimento inicial da metapsicologia freudiana. 
Olhar, 7(12-13), 12-40. 

Stuart Mill, J. (2002). Système de logique déductive et inductive (Traduzido 
por Louis Peisse), Chicoutimi.  



 Carlota Ibertis   

176 

omas-Quilichini, J. (2004). O conceito de representação. In Dicionário 
de Psicanálise: Freud e Lacan (Traduzido por Dulcinéa de Andrade 
Lima Araújo). Salvador: Ágalma.  



177 

Ontología relacional en la formulación 
sobre el juego de D. Winnicott 

Leticia Minhot 

1. Los rasgos revolucionarios de una ontologia

Loparic, desde una lectura kuhniana de la práctica científica, desarro-
lla una concepción del psicoanálisis winnicottiano al que presenta como 
revolucionario paradigmático frente al psicoanálisis tradicional de Freud. 
En Loparic (1995, 1996, 1997, 1998, 1999, 2000, 2001, 2002, 2003, 2005, 
2006, 2008, entre otros) se muestran y profundizan los aspectos de este 
cambio de matriz disciplinar. Adhiriendo a esta concepción, también lo 
hicieron Dias (2003), Dias e Loparic (2011), Minhot (2017, 2014, 2013, 
2011), Soares Santos (2010), sólo por mencionar algunos. El espíritu 
general de estos trabajos se opone a la idea según la cual la innovación que 
la teoría de la maduración de Winnicott introduce es la de un simple ajuste 
de las principales teorías psicoanalíticas de Freud y Melanie Klein. Todo lo 
contrario, presentarlo como un cambio paradigmático implica defender 
una transformación mucho más radical: tiene el alcance que planteara el 
desafío de Kuhn a la racionalidad comunicativa de la práctica de la ciencia. 
La ruptura paradigmática puede verificarse en la presencia de nuevas co-
munidades que han encontrado en la teoría de la maduración de Winnicott 
una identidad científica diferente a la de aquellas comunidades seguidoras 
del psicoanálisis tradicional.  

En este trabajo queremos centrarnos en un aspecto de ese cambio 
revolucionario: en la ontología. Entendiendo que este término refiere a 
modelo ontológico. Continuando con la lectura kuhniana, nuestro foco se 
dirige a las partes metafísicas, elemento de la matriz disciplinar que las 
principales comunidades winnicottianas comparten. La ontología de la 
que nos ocupamos es de la supeditada a la teoría de la maduración de Win-



 Leticia Minhot  

178 

nicott. Frente a ella nos interrogamos por aquellos rasgos que la hacen 
revolucionaria frente a los modelos de la matriz disciplinar generada por 
Freud. Nuestra heurística sostiene que las partes metafísicas de la teoría 
winnicottiana contienen compromisos ontológicos con una ontología rela-
cional y éste es, justamente, el punto donde radica su rasgo revolucionario. 
No haremos una reconstrucción de toda la matriz disciplinar de la teoría 
de la maduración, nos limitaremos, en cambio, a una especificación de di-
cha teoría. Focalizaremos en la formulación sobre el juego en Winnicott 
(1971/2007).  

Para ello abordamos, en un primer lugar, dicha formulación en el 
marco de la teoría de la maduración personal de Winnicott. En un segundo 
apartado, caracterizamos lo que se entiende por ontología relacional y de 
qué modo es que podemos adscribir un modelo ontológico tal a su formu-
lación sobre el juego, tratando de reflejar la mudanza revolucionaria en esta 
estructura ontológica. Finalmente, profundizaremos en la idea del cambio 
de matriz disciplinar como una herramienta de análisis que permite captar 
de modo más apropiado el psicoanálisis winnicottiano y estableceremos 
un breve diálogo con cierto intento de psicoanálisis unificado de Green 
(2005/2007) y de Pontalis (2007). 

 
2. …una ontología del siendo  

La formulación que Winnicott hace del juego sólo puede entenderse 
en el marco de su teoría de la maduración personal. Esta teoría desarrolla 
una concepción de ser humano que puede sintetizarse como una existencia 
física que es un siendo en dimensiones espacio temporales de tramas 
relacionales. Es una existencia física significa una existencia de un ser 
psicosomático. No tiene lugar aquí una concepción de un aparato psíquico 
independiente del cuerpo. Esta es la primera gran diferencia con el 
psicoanálisis freudiano. Psicosomático significa una psiquis que habita un 
soma y todos sus rasgos se derivan de este vínculo con el cuerpo. Hay dos 
nociones que cabe destacar: psiquis –diferente de mente – y soma – cuerpo 



 Ontología relacional en la formulación sobre el juego de D. Winnicott   

179 

vivo no susceptible de ser estudiado fuera de su estado vital. La mente es 
una pequeña parte de la psiquis y se desarrolla posteriormente. Soma es 
un cuerpo que se llega a tener y es la base de nuestro sentimiento de que 
somos seres reales. La existencia psicosomática contiene impulsos 
madurativos hacia el desarrollo que se diferencian profundamente de los 
libidinales que sostiene el psicoanálisis tradicional. Los impulsos madu-
rativos deben ser entendidos como una tendencia hacia la integración de 
la personalidad, por eso es que madurar se equipara con integrar. Estos 
impulsos hacen posible la constitución del self, razón por la cual no puede 
tener lugar una comprensión de una realidad psíquica separada de los 
procesos corporales. La psiquis, desde el origen, se ocupa de las 
elaboraciones imaginativas de estos procesos – no debe confundirse estas 
elaboraciones con representaciones mentales pues las segundas son 
consecuencias de las primeras. Tenemos así una integración de los 
procesos corporales por medio de las elaboraciones imaginativas que cada 
vez se va haciendo más compleja. Llega un momento en que el niño se 
establece como una unidad, momento en que se experimenta el sentimi-
ento del yo soy.  

Esta existencia física es la de un siendo, el bebé no es un es sino un 
siendo. Este siendo puede entenderse como hilo de la continuidad del ser 
(1965/2009, p. 85). Como los procesos de la tendencia a la integración no 
son mecánicos se presenta el gran riesgo de que ese hilo, esa continuidad, 
se interrumpa. Esto quiere decir que estos procesos no están garantizados 
de por sí, sino que debe haber una provisión ambiental suficientemente 
buena para que ellos tengan lugar. Cuando esta provisión está, entonces el 
bebé puede madurar a su propio modo, es decir, llevar a cabo los procesos 
de integración corporal de forma personal. Por eso, la maduración no es 
un mecanismo automático que lleva a cabo un ente individual. Winnicott 
se aparta de muchas abstracciones presentes en la teoría freudiana, tales 
como aparato psíquico e individuo, más bien anclado en la existencia física 
de un bebé que para continuar siendo requiere que haya un ambiente 
totalmente adaptado a él. El o la infante tiene necesidades, razón por la 



 Leticia Minhot  

180 

cual es una abstracción sin sentido pensar en él o ella como una entidad 
aislada. El siendo del bebé requiere de una madre adaptada a estas 
necesidades, esto es, al estar identificada con el bebé sabe cómo satisfacer-
las. Los primeros momentos de la vida de un bebé se caracterizan por una 
dependencia absoluta de un ser que lo cuida, etapa en la que el niño está 
en un estado de fusión, en el que no se ha separado aún el “yo” del “no-yo”. 
No podemos ni siquiera señalar a un bebé sin señalar los cuidados que 
recibe. Esto implica que este siendo no puede pensarse como el de una enti-
dad aislada, este siendo es totalmente relacional, se da en la intimidad con 
otro. Cuando las necesidades son satisfechas, el bebé tiene experiencias 
buenas y puede entregarse a la tarea de continuar siendo. Cuando estas 
necesidades no son satisfechas y se genera un patrón de insatisfacción se 
registra como una falla del ambiente. Cuando esto sucede la confianza se 
ha malogrado. El hilo de la continuidad del ser corre riesgos y se genera una 
reacción traumática. Experimentar la ruptura en la continuidad de la vida 
provoca una ansiedad impensable frente a la cual se organizan las defensas 
primitivas, eso es el trauma. (1971/2007, p. 131). El ser cuidado lo suficien-
temente bien es la base de la vida sana pues permite que el pequeño/a puede 
entregarse a llevar a cabo las tareas de integración que esta etapa de la vida 
le demande y continuar desplegándose en su maduración hacia su self. La 
continuidad del ser es la salud (1988/2012, p. 180) y requiere de un ambien-
te suficientemente bueno, por lo que siendo y ambiente son inseparables.  

Así, Winnicott postula al ser como continuidad del ser y ese hilo se da 
en el seno de una relación con otro, eso es el ambiente. Sólo desde este mar-
co se puede considerar su formulación relativa al juego. La traducción al 
español de Playing and Reality (1971) que publicara la editorial Gedisa 
(2007) incluye la introducción de Pontalis a su traducción al francés. Hay 
algunas consideraciones de este autor que son muy relevantes para nuestro 
propósito. La primera es relativa al término juego. Aquí Pontalis señala la 
importancia de una doble diferencia que está presente en el inglés y no así 
ni en francés ni en español. Debe tenerse en cuenta, en primer lugar, la dis-



 Ontología relacional en la formulación sobre el juego de D. Winnicott   

181 

tinción entre game y play. El juego entendido como game es el aquel cuya 
condición se basa en reglas, el sentido de play, en cambio, está más cercano 
a un desarrollo más libre. No quiere decir que necesariamente en el según-
do se de una ausencia total de reglas sino, más bien, el punto clave de su 
sentido no reside en el seguimiento riguroso de una regla. En un game hace 
falta alguien externo al juego que interviene evaluando si las reglas se 
cumplen e incluso organizando el juego. En cambio, el sentido que preten-
de darle Winnicott enfatiza el aspecto creador. Si el juego fuera sólo y 
simplemente game, acordamos con Pontalis en que Winnicott no se habría 
ocupado de este nunca. La segunda diferencia que destaca Pontalis es entre 
play y playing. Winnicott considera que la literatura psicoanalítica no ha 
considerado un aspecto fundamental del juego. A veces cegados por la bús-
queda de interpretación se da prioridad al material del juego, es decir, al 
contenido, sobre la acción de jugar. Jugar es hacer (1971/2007, p. 64), es una 
forma básica de vida. (1971/2007, p. 75). Por eso, Winnicott desea 
formular, más que el juego, el jugar. Si hubiera focalizado en el play, es de-
cir, en el juego, en su contenido, dice Pontalis: habría sido un kleiniano, por 
ende, su concepción sobre el juego no contendría ninguna novedad. Win-
nicott reclama que el psicoanálisis no haya observado al niño jugando, él 
mira el proceso y no el resultado, no el producto final. En esto se separa 
radicalmente del psicoanálisis tradicional. Le interesa el jugar como algo 
natural, como una experiencia siempre creadora, y es una experiencia en el 
continuo espacio-tiempo, una forma básica de vida (1971/2007, p. 75).  

El jugar, como proceso vital y creador, necesariamente se da como 
experiencia en el continuo espacio temporal. Analizar este continuo se 
vuelve un requisito para comprender este hacer. Tomamos prestado dos 
conceptos aristotélicos sobre la acción que nos parece oportuno utilizar 
para profundizar en este hacer. Estos dos conceptos son poiesis y praxis. El 
hacer, la acción, puede ser pensada como poiesis o como praxis. La poiesis 
tiene una estructura en la que el proceso es separable de su resultado. La 
acción es un medio para un fin. La praxis, en cambio, tiene dos rasgos que 



 Leticia Minhot  

182 

la hacen profundamente diferente de la anterior: no se puede descomponer 
en agente-acción-resultado – estas partes no son separables – y siempre 
envuelve a otro ser humano. El rasgo de no separabilidad implica la 
imposibilidad de tratarla como una acción mecánica. Nunca puede ser 
llevada a cabo por un autómata, requiere de un ser vivo. No puede darse 
como pasos a seguir en un protocolo, es decir, no es formalizable, por eso 
no es separable ni de quien ejecuta la acción ni del resultado. Centrarse en 
el objeto es una abstracción posibilitada por una concepción del hacer 
como poiesis debido a que el objeto está separado del proceso por el cual 
se llega. En el jugar, como en la praxis, el hacer y el contenido están 
fusionados, no hay un objeto separable. Mientras que la poiesis puede 
implicar mecanización del proceso y por ende formalización, la praxis no, 
es creadora y siempre asociada a la vida. Las tareas de la vida, de la 
maduración no son del orden de la poiesis sino de la praxis. Además, 
Aristóteles considera que tanto la política como la ética son formas de la 
praxis. Es decir, se trata de una acción que no puede ser concebida como 
llevada a cabo por un ser aislado sino que se da en una relación con el otro. 
Es lo que tienen en común la política y la ética. Lo que nos interesa de este 
concepto es que praxis es una acción que lleva a cabo un ser vivo – en su 
condición de tal, no reductible a autómata – y en vínculo con otros seres 
humanos. Es en esta lógica que debe entenderse el sentido que Winnicott 
intenta darle al jugar. Winnicott (1971/2007), para su formulación sobre el 
jugar, retoma un artículo suyo sobre objetos transicionales, lo retoma para 
ir más allá, para cambiar totalmente la estructura de su mirada. Pontalis 
sostiene que Winnicott comprende que focalizar en los objetos transicio-
nales para formular el juego es más de lo mismo, es caer en lo que critica 
al psicoanálisis: más objetos. Es necesaria una reversión efectiva del psi-
coanálisis tradicional, esto no significa que niega los objetos transicionales 
sino que los pone en una lógica diferente. No interesa el objeto en el jugar, 
este, su contenido, es secundario. Lo que interesa es el proceso en el conti-
nuo espacio temporal. El jugar es la primera manifestación del vivir crea-
dor, por eso jugar y creatividad siguen la misma lógica. La creatividad 



 Ontología relacional en la formulación sobre el juego de D. Winnicott   

183 

tampoco es entendida en función de la obra, sino que también es un hacer. 
Winnicott insiste en que no hay que permitir que la obra nos impida ver la 
creatividad del artista. En ambos casos se trata de un hacer natural, vital, 
básico de la vida. Por eso, creatividad y juego están ligados a la salud. Y 
vida y salud son experiencias de una continuidad espacio temporal del 
siendo, y ese siendo siempre es con otro siendo.  

La dimensión temporal del jugar se percibe en la distinción de cuatro 
etapas en las que se puede apreciar la iniciación del jugar. Esta dimensión 
temporal nos enseña que el objeto se va constituyendo a través de cada una 
de estas etapas y no puede separarse de la acción del jugar, ni siquiera con 
fines interpretativos. Es imposible automatizar el jugar y, por ende, no se 
puede universalizar, en el sentido de volverlo abstracto, ninguno de sus 
rasgos. Siempre es personal. En una primera etapa hay una fusión entre el 
bebé y el objeto, por eso sólo puede tener una visión subjetiva de éste. La 
función de la madre consiste en hacer real aquello que el niño está apto 
para descubrir. En la segunda etapa, el objeto comienza a ser percibido 
objetivamente en un proceso de ir y venir, esto es, de aceptación y rechazo. 
Aquí, una figura materna participativa es clave en este proceso. La tercera 
se caracteriza por la cercanía de la madre. Juega solo pero con la presencia 
de alguien que lo ama y en quien el niño confía. Esta presencia permanece 
cuando se la recuerda luego que se la olvidó. En la cuarta etapa permite 
otra zona de juego. En un comienzo la madre se adapta a la propuesta del 
niño pero, poco a poco, introduce su propio modo de jugar, de ese modo 
se va preparando la capacidad para incluir otro en el juego. (1971/2007, pp. 
71-72). Vemos que no se puede separar el jugar de la relación madre-bebé. 

Caracteriza la dimensión espacial a través de la noción espacio poten-
cial entre el bebé y la madre (1971/2007, p. 65). Este lugar se diferencia tanto 
del mundo interior como del exterior.  

 
No se encuentra adentro según acepción alguna de esta palabra […]. 
Tampoco está afuera, es decir, no forma parte del mundo repudiado, 
el no-yo, lo que el individuo ha decidido reconocer […] como verda-



 Leticia Minhot  

184 

deramente exterior, fuera del alcance del dominio mágico. (1971/2007, 
p. 64) 

 
El espacio potencial es fundamentalmente un espacio relacional que 

requiere de un estado de confianza producido por el cuidado suficiente-
mente bueno que impartió la madre. Gracias a este estado pueden vincu-
larse los procesos intrapsíquicos con los objetos externos independientes 
de la omnipotencia.  

 
La confianza en la madre constituye entonces un campo de juegos 
intermedio, en el que se origina la idea de lo mágico, pues el niño 
experimenta en cierta medida la omnipotencia […]. Yo lo denomino 
campo de juego porque el juego empieza en él. Es un espacio poten-
cial que existe entre la madre y el hijo, o que los une. (1971/2007, pp. 
71-72) 

 
En este continuo espacio temporal se da la existencia del bebe como 

un siendo. Cuando todo marcha bien es posible el impulso creador y, por 
ende, su primera manifestación que es el jugar.  

 
3. La ontología relacional 

Para entender el alcance de nuestra heurística debemos distinguir dos 
sentidos de relacional. Un primer significado es metateórico y lo caracteri-
zamos mediante la posición de Cassirer. El segundo es ontológico. Onto-
logía, en sentido kuhniano, quiere decir parte metafísica de las matrices 
disciplinares. En el primero, los objetos son derivados de las estructuras 
conceptuales, es decir, están subsumidos a las categorías científicas y esa 
subsunción se reconstruye desde el plano metateórico como operación 
matemática. Toda ontología es relacional porque los objetos siempre son 
de segundo orden, si bien, en rigor, el término ontología se aplica más 
apropiadamente al significado kuhniano. Con este vocablo Kuhn se refiere 
a las metáforas y analogías admisibles que ayudan a caracterizar lo que es 



 Ontología relacional en la formulación sobre el juego de D. Winnicott   

185 

aceptado como explicación y como solución de enigmas, es decir, los 
modos como se representan y constituyen los fenómenos que estudia la 
teoría. El caso que nos interesa es cuando los fenómenos resultan de sus 
relaciones con otros fenómenos. En ambos sentidos lo relacional se 
expresa como yuxtaposición: mientras en la perspectiva metateórica los 
conceptos, mediante sus operaciones, producen acercamientos de los que 
se derivan los objetos, en la perspectiva metafísica kuhniana, en cambio, 
hay una convergencia ontológica. Nuestra heurística toma el sentido 
kuhniano de ontología y en ese plano afirma el carácter relacional.  

Para Cassirer (1923/1953), la ontología científica resulta de las 
relaciones generadas por los conceptos. Estos son estructuras funcionales 
matemáticas que constituyen espacios relacionales. De esos espacios 
surgen los objetos con sus propiedades. Este tipo de estructura elimina la 
posibilidad de propiedades esenciales, pues las propiedades siempre son 
relativas a estructuras funcionales que hacen posible a los objetos. De este 
modo, la relación, a diferencia de lo que sucede en el corpus aristotélico, 
no depende de los objetos sino que es condición de ellos. La relación es 
categorial-formal. Los conceptos de las teorías son estructuras dinámicas 
que llevan a cabo procesos operativos de los que resultan los objetos con 
sus propiedades. Lo fundamental del concepto no apunta a responder qué 
es sino cómo opera y, por operación, entendemos la generación de series. 
En esas series los elementos que las componen se constituyen como objetos 
cuyas propiedades emergen de las yuxtaposiciones, de las vecindades que 
la estructura formal-categorial-funcional ha generado. Para Cassirer 
(1923/1953), lo que el concepto significa se determina a través de la consi-
deración de éste como portador de ciertas reglas, es decir, como una 
totalidad de relaciones posibles. El concepto no es el elemento en común 
que tienen las unidades de la serie, sino aquello que genera la vecindad. 
Las relaciones que genera el concepto le confieren a éste primacía, en sen-
tido lógico, sobre los objetos. Éstas no son substancializadas pues no son 
un elemento de la serie sino, más bien, son su condición de posibilidad. 
Los elementos son tales en la medida que mantienen entre sí la relación 



 Leticia Minhot  

186 

expresada por la función-concepto. Como podemos ver, la conexión está 
en la dimensión formal. El concepto atribuye propiedades a un elemento 
de la serie cuando lo hace miembro de la misma. Asimismo, estas 
conexiones no están dadas para siempre, se transforman si se modifica el 
espacio conceptual. El significado del concepto no se agota en la enumera-
ción de los miembros individuales sino que se visibiliza cuando se explicita 
el principio generador, la operación, que permite conectar los miembros 
individuales en una totalidad funcional. Identificando los conceptos prin-
cipales de una teoría científica podemos identificar los objetos con los que 
esa teoría se compromete, pues, los conceptos nos dan las vecindades 
producidas en la serie que, a su vez, brinda las propiedades de los miem-
bros de la serie.  

Por lo dicho anteriormente, como toda ontología está supeditada a un 
espacio epistemológico, desde una perspectiva metateórica, toda ontología 
es relacional. Esto significa: todo objeto es de segundo orden. Sin embargo, 
en ciertas ontologías de algunas teorías científicas, a diferencia de otras, las 
relaciones se dan en el plano ontológico. Con Cassirer, la relación es del 
orden categorial-formal, ahora la relación tiene un sentido más metafísico, 
sin que eso implique su substancialización. Dejamos de lado la perspectiva 
metateórica y pasamos a focalizar en los compromisos metafísicos de las 
teorías mismas. Esto es, sus modelos ontológicos. Mientras algunas teorías 
desarrollan modelos semejantes a la estructura substancia-propiedad, 
otras postulan procesos por los cuales una entidad individual llega a ser 
tal, es decir, considerar lo pre-individual. Cuando el modo de representar 
los fenómenos sigue la lógica substancia-propiedad, en todas las analogías 
y metáforas referidas a los fenómenos estudiados la substancia es anterior 
a cualquier relación con otra substancia. En cambio, nos referimos con 
ontología relacional a aquellos modelos que representan los fenómenos 
siguiendo una lógica diferente. En éstos, la relación es anterior a las enti-
dades y las propiedades que éstas puedan llegar a tener provienen de 
vínculos anteriores. Esto es, la relación no se da entre dos términos que son 
individuos previos a la relación. La estructura de substancia aristotélica no 



 Ontología relacional en la formulación sobre el juego de D. Winnicott   

187 

sólo constituye el mundo de entes trascendentes que pueblan la metafísica 
de Aristóteles, sino que esa estructura persiste en muchas teorías científi-
cas. Por ejemplo, la ciencia newtoniana construye objetos idealmente 
aislados como base del conocimiento. Dicha estructura también está pre-
sente en la metafísica freudiana (cf. Minhot, 2011, 2013, 2014).  

El modo de concebir los objetos como portadores fijos de propiedades 
estables o mutables – las primeras serán las esenciales – es herencia de la 
metafísica aristotélica y se mantuvo en la modernidad. La estructura subs-
tancia-accidente es correlativa de la estructura sujeto-predicado de los 
juicios. Tenemos así, teorías científicas cuyos modelos ontológicos se basan 
y estructuran con la lógica sujeto-predicado o substancia-accidente. Otras 
teorías, en cambio, utilizan modelos ontológicos relacionales. Sostenemos, 
en este trabajo, que la estructura ontológica de la teoría de la maduración 
de Winnicott es relacional. Un rasgo de estos modelos ontológicos consiste 
en que no parten de entidades separables consideradas como dadas sino 
que, más bien, presentan procesos por los cuales se llega a ser. Estos 
procesos no tienen lugar a partir de un núcleo inicial, en ese sentido, no 
pueden considerarse como una ontogénesis. Uno de los conceptos funda-
mentales de la teoría de la maduración de Winnicott es ambiente. Vimos 
que el ambiente es indisociable de la dependencia absoluta del recién naci-
do, por eso, el rasgo fundamental que dicha categoría postula es la existen-
cia como ser con. Cada ambiente es un modo de ser con, modos de entre, 
modos de con. Como dijimos, el ambiente, en el inicio de la vida, se da en 
relación a las necesidades del bebé y cuando éstas son satisfechas se garan-
tiza que no haya interrupciones en la continuidad del ser. Esta es la base de 
la confianza y, por ende, de la creatividad que se manifiesta desde el 
comienzo en el jugar. La necesidad nos pone ante un ser humano que no 
es un individuo aún, que no es autosuficiente y, para llegar a ser, depende 
absolutamente de la adaptación del ambiente al bebé. De este modo, la 
necesidad es una categoría ontológica de la existencia humana. La necesi-
dad nos hace ser con en un sentido originario y preindividual. El hilo de la 
continuidad del ser siempre es con otro y aun cuando se llega a la auto-



 Leticia Minhot  

188 

nomía, la independencia siempre es relativa, por lo que siempre el ser 
humano está siendo y está siendo con.  

La dimensión temporal del jugar nos mostró cómo la capacidad de 
jugar depende del ser con la madre. Primero, ésta manteniendo viva la 
ilusión de omnipotencia, luego oscilando entre ser lo que el bebé puede 
descubrir y ser ella misma esperando ser encontrada. Después mantenién-
dose a una distancia prudente para que el niño o niña pueda entregarse 
con confianza al jugar para, finalmente, introducir su propio modo de 
jugar. La dimensión del espacio potencial nos enseñó que la zona de juego 
no puede caracterizarse como una realidad psíquica interna y tampoco 
como un mundo externo, sino que  

 
El juego implica confianza y pertenece al espacio potencial existente 
entre (lo que era al principio) el bebé y la figura materna, con el 
primero en un estado de dependencia casi absoluta y dando por 
sentada la función de adaptación de la figura materna. (1971/2007, p. 
76) 

 
La salud, el impulso creativo y su manifestación en el jugar no son 

rasgos de entidades individuales aisladas sino que son modos de existir con. 
Resultan de la existencia con otro. Así, la ontología del siendo implica nece-
sariamente el otro, el hilo se mantiene si hay otro. Observando el jugar, 
Winnicott pudo reafirmar la ontología relacional del llegar a ser. El vivir 
creador, piedra fundamental de la salud, es posible gracias a la confía-
bilidad del espacio potencial, el cual, fundamentalmente, es un entre.  

 
4. La ruptura paradigmática  

Por un lado, Pontalis, en su introducción, advierte contra la posible 
tentación de considerar la formulación de Winnicott como imposible de 
integrarse al pensamiento psicoanalítico. Por otro, Green (2005/2007) sos-
tiene que ante la pregunta ¿un psicoanálisis o varios? No se ha encontrado 
respuesta o se ha postulado algo así como un psicoanálisis plurimodal. 



 Ontología relacional en la formulación sobre el juego de D. Winnicott   

189 

Ante esto propone que las direcciones divergentes son una consecuencia 
de la ambigüedad presente en la obra de Freud. Centrado en una de esas 
direcciones, la de la British Society, es que hace su análisis de la obra de 
Freud. Respecto a la situación babélica del psicoanálisis ¿inglés? sostiene  

 
[…] el psicoanálisis parece una lengua hablada en muchos idiomas 
[…] a fin de conservar un cuerpo psicoanalítico unido, aun cuando 
en realidad no hay ningún acuerdo. Esta tolerancia sólo es aparente y, 
de hecho, más allá del silencio, es fácil percibir desaprobaciones, desa-
cuerdos, incluso desprecio. (Green, 2007, p. 62) 

 
Luego se aboca a describir las diferencias cruciales entre Freud y 

Winnicott y entre Klein y Winnicott. Sin embargo, considera que una tarea 
inevitable para aportar verdad a las hipótesis y hacer avanzar las teorías 
consiste en reunir las obras de aquellos que aportaron al psicoanálisis: 
Freud, Klein y Winnicott.  

La idea de muchos idiomas podría sugerirnos la de múltiples paradig-
mas, esto significaría, en términos kuhnianos que el psicoanálisis está en 
estado preparadigmático, no por la carencia de uno sino por la presencia 
de muchos. Al comienzo de este trabajo hablamos de la revolución para-
digmática que representa la teoría de la maduración de Winnicott. Con 
esto pareciera que estamos acordando con el diagnóstico de Green de que 
un cuerpo psicoanalítico unido es sólo una apariencia y que en realidad 
hay que trabajar mucho para lograr tal unidad. Pareciera también que caí-
mos en una de las tentaciones señaladas por Pontalis de pensar en la impo-
sibilidad de integrar la obra de Winnicott al psicoanálisis. En realidad, 
cuando se sostiene el carácter revolucionario de Winnicott no se quiere 
decir ninguna de las dos cosas. Ni un psicoanálisis ni muchos: dos. Se 
puede aceptar sin ningún inconveniente la presencia de revoluciones 
paradigmáticas en campos como la física o la química, pero no en 
psicoanálisis. Muchos epistemólogos que no lo aceptan confunden las 
escuelas psicoanalíticas con matrices disciplinares diferentes. La obra de 



 Leticia Minhot  

190 

Winnicott es psicoanalítica pero funda otra práctica normal en esta 
disciplina, por eso sostenemos que es revolucionaria. La teoría de la 
maduración de Winnicott no hace ajustes a las teorías de Klein y de Freud, 
muchas de las diferencias cruciales que señala Green no son resultado de 
precisiones, de correcciones. Winnicott, más bien, rompe con aquellas 
teorías. Su cambio es de lógica, de ontología, de ejemplares, de valores. 
Pero además, lo que no permite tanto a Pontalis como a Green dimen-
sionar esta ruptura es que permanecen en las teorías como entidades 
abstractas. Para evaluar las rupturas paradigmáticas hay que observar las 
comunidades. Estos idiomas diferentes de los que habla Green son idiomas 
hablados por comunidades psicoanalíticas. Dice Green: 

 
Ahí puede verse la diferencia entre un movimiento kleiniano 
organizado y la ausencia de una verdadera escuela winnicottiana. Las 
ideas de Winnicott están diseminadas entre personas, a veces también 
críticas. Melanie era una conductora, Winnicott no. Él no hubiera 
aceptado ser un maestro sin tener la impresión de traicionarse. La 
falta de dogmatismo es buena, pero desgraciadamente poco eficaz 
frente a grupos militantes. (Green, 2007, p. 73) 

 
Green, por un lado, piensa sólo en las teorías y en sus autores pero, 

por otro lado, como en esta última cita, mira la comunidad kleiniana y 
frente a ella considera la circulación de las ideas winnicotianas como dada 
sólo entre personas aisladas. Las comunidades surgen, a veces, conjunta-
mente con la teoría, pero, otras veces, lo hacen posteriormente. Desde la 
actualidad, la afirmación de ausencia de una verdadera escuela winnico-
ttiana es falsa, lo mismo que la de ideas diseminadas entre personas. Quizás 
por centrarse en la British Society y dejar de lado lo que sucede en otras 
partes es que no puede registrar la presencia de verdadera escuela winnico-
ttiana, entendiendo por esto comunidades organizadas por la matriz 
disciplinar derivada de la teoría de la maduración de Winnicott (Minhot, 
2017). Quizás, conservar un cuerpo psicoanalítico unido, aunque sea en 
apariencia, es un objetivo político de la British Society, pero que dicho 



 Ontología relacional en la formulación sobre el juego de D. Winnicott   

191 

objetivo no provoque negligencia de circulaciones de las ideas de 
Winnicott que han cristalizado en auténticas comunidades psicoanalíticas. 
Comunidades que hicieron de los casos de Winnicott verdaderos ejempla-
res seminales. Este sentido kuhniano, comunidades científica admite en su 
seno diferencias pero se definen por lo que comparten, esto es, la matriz 
disciplinar. Así, como se ha mostrado en los tantos trabajos señalados al 
comienzo de este artículo, las matrices disciplinares en psicoanálisis son, 
básicamente, dos.  

 
Referencias 

Cassirer, E. (1923). Substance and Function e Einstein’s eory of Relativity. 
Chicago: Dover Publications, 1953. 

Dias, E. O. (2003). A teoria do amadurecimento de D. W. Winnicott. Rio de 
Janeiro: Imago. 

Dias, E. O. e Loparic, Z. (2011). Prefácio. In Winnicott na Escola de São 
Paulo. São Paulo: DWW editorial.  

Green, A. (2007). Jugar con Winnicott. Buenos Aires: Amorrortu. (Versión 
original: Green, A. Jouer avec Winnicott. France: Presses Universitai-
res de France, 2005) 

Loparic, Z. (1995). Winnicott e o pensamento pós-metafísico. Psicologia 
USP, 6(2), 36-61.  

Loparic, Z. (1996). Winnicott: uma psicanálise não edipiana. Percurso, 17, 
41-47.  

Loparic, Z. (1997). Winnicott e Melanie Klein: conflito de paradigmas. In 
I. E. M. Catafesta (Org.), A clínica e a pesquisa no final do século: Win-
nicott e a universidade. São Paulo: Lemos.  

Loparic, Z. (1998). Psicanálise: uma leitura heideggeriana. Veritas, 43, 25-41.  
Loparic, Z. (1999). A teoria winnicottiana do amadurecimento pessoal. Re-

vista Infanto, 7(1), 21-23. 
Loparic, Z. (2000). O “animal humano”. Natureza Humana, 2 (2), 351-397. 



 Leticia Minhot  

192 

Loparic, Z. (2001). eodor Lipps: uma fonte esquecida do paradigma 
freudiano. Natureza Humana, 3(2), 315-331. 

Loparic, Z. (2002). Winnicott’s paradigm outlined. Revista Latinoameri-
cana. Psicopatología Fundamental, 1, 61-98. 

Loparic, Z. (2003). De Kant a Freud: um roteiro. Natureza Humana, 5(1), 
231-245. 

Loparic, Z. (2005). Elementos da teoria winnicottiana da sexualidade. 
Natureza Humana, 6(2), 311-358.  

Loparic, Z. (2006). De Freud a Winnicott: aspectos de uma mudança para-
digmática. Natureza Humana, 8 (especial), 21-47.  

Loparic, Z. (2008). O paradigma winnicottiano e o futuro da psicanálise. 
Revista Brasileira de Psicanálise, 42(1), 137-150. 

Minhot, L. (2011). El psicoanálisis, las ontologías de la ciencia y el pensa-
miento de la existencia. Natureza Humana, 13(2), 100-115. 

Minhot, L. (2013). Ética y Psicoanálisis: supuestos filosóficos compartidos. 
In Z. Loparic (Org.), Winnicott e a ética do cuidado. São Paulo: DWW 
editorial. 

Minhot, L. (2014). Dos concepciones ontológicas de sociedad. Natureza 
Humana, 16(1), 28-36.  

Minhot, L. (2017). Over the Shoulders of a Giant. In Z. Loparic e C. 
Vasconcelos Ribeiro (orgs), Winnicott and the Future of 
Psychoanalysis. São Paulo: IWA. 

Pontalis, J. B. (2007). Encontrar, acoger, reconocer lo ausente. In D. W. 
Winnicott, Realidad y juego. Barcelona: Gedisa.  

Soares Santos, E. (2010). Winnicott e Heidegger. Aproximações e distancia-
mentos. São Paulo: DWW editorial.  

Winnicott, D. W. (1965). Un caso de psiquiatría infantil que ilustra la 
reacción tardía ante la pérdida. In D. W. Winnicott, Exploraciones 
psicoanalíticas II. Buenos Aires: Paidós, 2009. 

Winnicott, D. W. (1971). Realidad y juego. Barcelona: Gedisa, 2007. 
Winnicott, D. W. (1988). La naturaleza humana. Buenos Aires: Paidós, 2012.  


	OEP2ED Projeto capa V01
	OEP2ED 01 Folha de Rosto 2023 V01
	OEP2ED 02 Página de Créditos Ebook pdf 2025 V01
	OEP2ED 03 Folha de Rosto 2 2025 V01
	OEP2ED 04-05 Sumário 2025 V01
	OEP2ED 06-11 Apresentação 2025 V01
	OEP2ED 12-17 Autores 2025 V01
	OEP2ED 18-34 Cap01 Borges-Duarte 2025 V01
	OEP2ED 35-48 Cap02 Bocca 2025 V01
	OEP2ED 49-63 Cap03 Perez 2025 V01
	OEP2ED 64-83 Cap04 Pessanha 2025 V01
	OEP2ED 84-103 Cap05 Santos 2025 V01
	OEP2ED 104-122 Cap06 Ribeiro 2025 V01
	OEP2ED 123-143 Cap07 Piza 2025 V01
	OEP2ED 144-163 Cap08 Caropreso 2025 V01
	OEP2ED 164-176 Cap09 Ibertis 2025 V01
	OEP2ED 178-193 Cap10 Minhot 2025 V01



